годъ изданія первый.



выходитъ еженедъльно.

#### ПОДПИСНАЯ ЦВНА:

Объявленія печатаются посл'я текста— 20 коп. за строку петита. АДРЕСЪ РЕДАКЦІЙ » КОНТОРЫ.

Москва, Биржевая площадь, домъ т-ва Рябушинскихъ. Телефонъ 204-18. Редакція открыта ежедневно, кром'я воскресныхъ и правдинчныхъ дней, отъ 10 до 6 час. вечера.

Редакторъ принимаеть отъ 12 до 2 час. дня.

Рукописи, прислаиныя безъ обозначенія условій, считаются *безплатными*, не принятыя къ печати сохраняются два місяца и затімъ уничтожаются; обратио пересылаются только по уплаті стоимости пересылки.

#### СВЯТЦЫ.

#### МАРТЪ.

Воскресенье, 2: Св. священномуч. Өеодота, епископа Киринейскаго, св. апостола Пармена и преставленіе, иже во святыхъ отца нашего Арсенія, епископа Терскаго чудотворца.

Понедовльникъ, 3: Святыхъ муч. Евтропія, Клеоника и Василиска.

Вторника, 4: Преп. отца нашего Герасима, иже на Іорданъ.

Среда, 5: Св. муч. Конона градаря и перенесеніе чест-

княвя Өеодора Смоленскаго и Ярославскаго чудотворца, и чадь его Давыда и Константина.

*Четвергъ*, 6: Св. муч. четыредесяти и дву, иже во Амморіи.

Пятница, 7: Свят. священномуч., иже во Херсонъ епископствовавшихъ: Василія, Ефрема, Евгенія, Капитона, Елевоерія и прочихъ.

Суббота, 8: Преп. отца нашего и исповъдника Өеофилакта, архіепископа Никомидійскаго.

# О нашихъ правахъ на проповъдь.

Вопросъ о предоставленіи старообрядцамъ права проповѣди, какъ видно изъ газетныхъ извѣстій, не перестаетъ безпокоитъ не только духовное вѣдомство, но и гражданскую власть. Въ послѣднихъ засѣданіяхъ думской старообрядческой комиссіи участвовавшіе въ нихъ товарищъ министра внутреннихъ дѣлъ Крыжановскій и директоръ департамента общихъ дѣлъ Арбузовъ "протестовали какъ противъ предоставленія старообрядцамъ права пропаганды, такъ и противъ введенія въ законопроектъ о старообрядческихъ общинахъ примѣчанія, допускающаго періодическіе съѣзды старообрядцевъ". Протесть въ этомъ вопрось "православнаго" духовенства всемъ понятенъ, хотя и онъ исходитъ главнымъ образомъ изъ непониманія старообрядчества. Но во имя чего и по какимъ мотивамъ протестують здесь представители министерства, это намъ непонятно. Приходится лишь догадываться, что тутъ сказывается вліяніе духовнаго вёдомства, которое, конечно, всегда относилось къ старообрядчеству враждебно и съ ненавистью, чёмъ и питаетъ въ насъ до сего времени глубокое недовёріе къ себе и серьезныя опасенія.

Старообрядчество никогда не ждало, чтобы господствующая церковь по собственной иниціативъ

заговорила о правахъ старообрядцевъ, этихъ коренныхъ русскихъ гражданъ, и способствовала бы осуществленію въ нашей странъ свободы въроисповъданія. Но всегда старообрядцы питали надежду, что гражданская власть когда-либо возвратить старообрядчеству принадлежащую ему свободу, подавленную со времени бывшаго патріарха Никона. Во имя этой надежды старообрядцы постоянно обращались съ своими прошеніями и разнаго рода докладными записками къ гражданскому правительству, и надежды ихъ не обманули. Въ последніе четыре года последоваль целый рядъ узаконеній и распоряженій правительства, обезпечивающихъ свободу и права старообрядцевъ. И нужно было ждать, что и дальнайшее украпление и развитіе этихъ правъ Государственной Думой будеть поддержано правительствомъ. Въ этомъ почти все старообрядцы были глубоко убеждены, твердо въря и въ искренность правительственныхъ мъропріятій послъднихъ льть, и въ осуществленіе мощнаго царскаго слова, выраженнаго въ высочайшемъ манифесть 17 октября 1905 г. "На обязанность правительства возлагаемъ мы, -- говорится въ этомъ государевомъ актъ, - выполнение непреклонной нашей воли: даровать населенію незыблемыя основы гражданской свободы на началахъ двиствительной неприкосновеннети личности, сеободы совъсти, слова, собраній и союзовъ".

Примирить протесть представителей министерства съ этимъ повелъніемъ нашего монарха невозможно; тъмъ болъе онъ является для насъ и

неожиданнымъ и страннымъ.

Отнять у старообрядцевъ свободу проповѣди это значить убить въ нихъ самую душу, паложить прежнюю печать на самую жизнь старообрядчества, это значить дать широкій просторъ административному произволу, создать безконечное число причинъ и поводовъ къ разнымъ доносамъ, кляузамъ, предательству и судебнымъ тяжбамъ.

"Проповъдь" — это очень широкое понятие, оно охватываеть всю жизнь, всв проявленія старообрядческой Церкви. Въ соборныхъ опредъленияхъ, въ посланіяхъ епископовъ, въ старообрядческихъ сочиненіяхъ, въ печатныхъ и письменныхъ произведеніяхъ, въ богослуженін, въ таинствахъ, религіозныхъ беседахъ, —во всемъ этомъ не только исповедуется, но и проповедуется старообрядчество, какъ православное и истинное учение. И возможно ли все это запретить или только ограничить? Даже во времена жестокихъ гоненій на старообрядчество воспрещеніе, т. н. "оказательства раскола", было безцъльнымъ и неразумнымъ. Воздвигались гоненія, создавались судебные процессы, примънялись ссылки, тюрьмы, а старообрядчество оть этого еще болъе росло и кръпло и уничтожить его или сократить мфрами принужденія оказалось невозможнымъ. Получались результаты совершенно обратные. И въ настоящее время не страшны и не опасны старообрядчеству ограниченія; они создадуть ему лишь новую славу. Но мы должны сказать, что всф эти ограниченія, вы чемъ бы они не выражались, по отношенію кы старообрядчеству весьма несправедливы и въ государственныхъ видахъ безцёльны и даже вредны.

Въ настоящее время сильнаго развитія сектантства и всякаго невърія нужно, по нашему митнію, самому правительству способствовать самому широкому распространенію проповъди старообрядчества. Въдь эта проповъдь несеть въ себъ истины Христовой Церкви, учить высокой правственности, строгой жизни и преданности святой старинь. Кто же скажеть, что такая проповъдь опасна государству и общественнымъ устоямъ. И вообще послъ того, какъ государь въ своемъ указъ 17 октября 1906 г. засвидътельствоваль "въками испытанную преданность старообрядцевъ престолу и отечеству", говорить о государственной опасности старообрядчества очень странно.

Скажуть, что старообрядцы могуть всюду и между всъми проповъдывать, но только не среди и не для "православныхъ". Такая постановка ограничения потребуеть невозможной предосторожности и предусмотрительности и въ то же время создаеть возможность всякихъ обходовъ ограничительнаго закона. Кто можеть проверить, что среди слушателей старообрядческаго проповъдника есть и "православные". Не спрашивать же у встугь паспорта; да многіе по наспорту значатся "православными", а по душт, но втрт они никакого православія не признають. Неужели предъ ними невозможна проповъдь старообрядца? Какъ же въ такомъ случав устанавливать, кто по душв, а кто по паспорту православенъ? Копаться въ чужой душѣ невозможно. Да и къ чему же тогда свсдется ограничение проповъди? Къ сложнымъ и по мыслимымъ оценкамъ души каждаго слушателя.

Для насъ вопросъ проповеди ясенъ: или должно совершенно воспретить старообрядцамъ проповедь и значить возвратиться въ временамъ инквизиціи, или предоставить старообрядцамъ полную свободу проповеди и этимъ осуществить высочайшую волю, выраженную нашимъ государемъ въ высочайшихъ указахъ и манифестахъ последняго времени.

Комиссія по дёламъ старообрядчества пошла этимъ высочайше указаннымъ путемъ. Будемъ питать надежду, что этимъ путемъ пойдеть и Государственная Дума.



# Старообрядческій вопросъ.

Будучи старообрядцемъ - безпоповцемъ, а въ данный моменть и членомъ Государственной Думы, я не хочу поднимать и излагать вдесь этоть вопрось по всей его цълокупности.

Достаточно остановиться и на той сторонъ этого жгучаго дела, которая касается свободы религіозной совъсти, свободы Богопочитанія.

Кто изъ насъ, старообрядцевъ, върныхъ сыновъ матери Россіи, не помнить высокой душевной радости, высокаго подъема въ знаменательный день 17 априли 1905 года.

не алтари наши только, -- оковы и цени духа нашего были распечатаны по царскому слову.

Но внутреннія событія, угрожавшія самому бытію родинь, отодвинули на время вопросы духа, вопросы въроисповъданія, вопросы нашего святая-святыхъ.

наступають дви несомнаннаго умиротворенія.

и вопросъ о правать старообрядчества поставленъ сплою вещей на очередь законодательного разсмотриния и разръщения.

не сомнъваюсь ин одной минуты въ благожелательствъ къ намъ, старообрядцамъ, всего русскаго народа его законныхъ представителей въ Государственной Ayurb.

Ваша газета ярко, образно и вразумительно установила наше старообридческое значение въ деле создания важею кровью единства Россіи во главъ съ царемъ-OSTROUBLEOIO.

Жаль только, что въ отношения пережитаго, а отчасти еще и переживаемаго смутнаго времени не вспомнять такого весьма зарактернаго обстоятельства.

Тамъ, где въ большинстве обывателями являлись старообрядцы, тамъ, где мы были и въ меньшинстие, иъ этиль весяхь не было аграрныхь безпорядковъ.

Таково наше отношение къ собственности и государ-

ственному порядку.

И воть сейчась, когда я шишу эти строки, мив совершенно непонятно, почему накоторые въ общемъ добрые и хорошіе люди относятся къ намъ, старообрядцамъ, съ недовъріемъ и предубъжденіемъ?

Почему сейчасъ раздаются голоса, что наши молитвенные дома, наши часовии, наши церкви у прісмлющить священство могуть быть разрешаемы только тамъ, где выть храмовы господствующей деркви?

Или откуда взялось митніе, что намъ нельзя разр'ямать такого вигышенго и внутренняго благолиния нъ напихъ домахъ молитвы, какое наблюдается или осуществляется въ молитвенныхъ зданіяхъ господствующей церкви, если и ваши дома молитвы, и наши церкви ваходятся въ одномъ и томъ же населенномъ пунктв.

Но почему же въ Петербургъ, на Невскомъ проспектъ, на одинъ или два храма господствующей церкви я вижу и голландскую церковь, и петропавловскую кирку, и католическій костель, и армяно-григоріанскій храмь.

Быть-можеть, таково соотношение жителей Петербурга по религіямъ?

И туть же на Тронцкой улицъ я знаю богатый сек-

тантскій храмъ какихъ то голубей, не то білыхъ, не то синить, не то голубыхъ.

Отчего такая показная въротериимость къ иновърцамъ въ столицъ имперіи не можеть и не хочеть превратиться въ действительную веротериимость въ захолустьяхъ русской земли?

Почему въ какой-нибудь Ефимовки, Подольской губерніи, при прекрасномъ костель, прекрасной архитектуры храмъ господствующей церкви старообрядцы ютится въ овинъ и не имъють колокольни, которую замъняеть "било".

Повторяю, я принадлежу къ старообрядцамъ, не пріемлющимъ священства, но не понимаю, почему наши братья, пріемлющіе священство, хотя бы и В'клокривицкой ісрархіи, не могуть им'ять своихъ митрополитовъ, епископовъ, јереевъ, діаконовъ со встми атрибутами такого сана, со всеми правами вившинго оказательства своего въроученія, своего Богопочитавія.

Почему намъ, не пріемлющимъ священства, не дають той свободы веры, техъ гарантій этой свободы, которыя жизненно необходимы для эксивой въры?

Въ дело религіозной совъсти не надо применивать политики.

Но и съ этой стороны всв мы, старообрядцы, независимо отъ нашихъ въроучения и религозныхъ перегородокъ, не заслуживаемъ упрека.

Мы русскіе люди отъ головы до нять. У насъ даже нностранныхъ, не русскихъ фамилій нѣтъ.

Мы націоналисты.

Мы върные слуги царя.

Мы не щадимъ своей крови за единую Русь.

Сподя воедино все мною здъсь сказанное, я думаю. что являюсь выразителемъ мыслеи и желаній большинства старообрядчества Россін, прося у народныхъ представителей Государственной Думы, Государственнаго Сои вта, у правительства и даже у батюпки-царя такого порядка вещей.

Старообрядцы, не пріемлющіе и пріемлющіе священство, сравниваются въ въроисповъдныхъ правахъ съ правами господствующей церкви и церквей иностранныхъ: католической, протестантской, армяно-григоріанской и инылъ.

Отсюда право наружнаго оказательства своего втроученія и Богопочитанія, т.-е. право сооруженія молитвенныхъ домовъ, часовенъ, колоколевъ, церквей, иконостасовъ, іерархін, облаченій, песнопеній, церковныхъ процессій, общинъ, регистрацін рожденій, браковъ, смертей, полноты правъ политическихъ, юридическихъ, общественныхъ и иныхъ.

Короче сказать, - принадлежность къ старообрядчеству не поражаеть русского граждания ни въ чемъ сравнятельно съ остальными полноправными гражданами, не умалиеть его человической и духовно-религюзной лич-

Членъ Государственной Думы отъ Витебской губ. Михаилъ Кондратьевичъ Ермолаевъ.

(II. JI.).



### VII вселенскій соборъ, какъ первообразъ старообрядческой Церкви.

I.

Праздвикъ недъли православія переносить насъ въ глубь христіанских въковъ, въ тъ времена, когда знаменитая греческая церковь была поражена жестокою кровавою вконоборческою ересью. Вспоминавіе тахъ временъ старообрядческому сердцу должно быть особенно радостно, назидательно и оно вдохновляеть живыя и великія надежды на лучшее, неизм'тримо высокое во всемъ христіанскомъ мірѣ, будущее собственно Церкви

старообрядческой.

Внутреннее, въ собственномъ смысл'в церковное, состояние православной церкви того времени, въ самыхъ существенных чертахъ, сходно съ состояніемъ Церкви старообрядческой: какъ и теперь, въ наши лихія столътія, во времена иконоборчества историкъ наблюдаеть глубокое паденіе въ ересь всего высшаго іерархическаго чина; окормляемость православія простымъ монашествомъ и редкими священниками; псобходимость для православныхъ добывать себъ священниковъ-пастырей на сторонъ или въ чужнаъ, котя и православныхъ, земляхъ, или большею частью прямо въ церкви иконоборческой еретической; стойкость въ истинъ простого народа и развитие въ немъ самомъ высшихъ дерковныхъ учений; попытки народа взять въ свои руки все дело церковной жизни, вилючительно до мысли объ отдъления церкви оть государства, объ ограничении епископовъ въ дъл: высшаго церковнаго учительства, о лишени ихъ права новаторствовать, помышлять, что они суть господа-хозяева въ церкви, о внушеніи имъ мысли, что они суть только первые рабы-слуги одинаково для всъхъ обязательной и доступной истины, что они собственно въ свангельскомъ духъ и жизни во всемъ и со всеми равные. Православный народъ почти безъ пастырей-епископовъ перенесъ вспышки кроваваго огненнаго гитва еретиковъимператоровъ и патріарховъ съ сонмомъ епископовъ, поборолъ своей върой и возвратилъ къ истинъ, казалось, окончательно падшихъ епископовъ, ни во что витниль, по всемь видимымь и визпримъ данвымъ законно составленый и названный вселенскимъ, иконоборческій соборъ, попрадъ всв постановленія относительно втры гражданскія и духовныя, восторжествоваль на седьмомъ вселенскомъ соборъ, снова на долгое время остался безъ пастырей-епископовъ и, въ концъ концовъ, окончательно прославиль и возвысиль свою втру и запечатаваъ эту свою победу установлениемъ праздника недѣли православія.

Современная господствующая церковь, несмотря на все свое видимое отвращение оть иконоборчества, однако, слодится съ этимъ последнимъ въ самомъ существенномъ пунктъ. Существеннъйшая мысль господствующей церкви есть естественное, вполнъ законное развитіе мысли иконоборческой. Почитание иконъ есть идолопоклонство — основная мысль иконоборцевъ. Такое же идолопоклонство есть и почитаніе, такъ называемаго, стараго обряда, -- основная мысль церкви господствующей. Глав-

нъйшимъ побужденіемъ иконоборцевъ была увъренность епископовъ и царей въ своихъ силахъ и внутреннемъ достоинствъ, неоспоримомъ, божественномъ, не подлежащемъ никакому народному контролю. Хотимъ дозволимъ иконопочиланіе, и оно будеть законнымъ, правильнымъ,хотимъ запретимъ его, и оно будетъ идолопоклонствомъ; -воть на какомъ самомивни основывались главари иконоборческой ереси. Ту же самую мысль высказываеть н господствующая церковь. Обряды, учить она, всецьло подлежать перковной власти, т. е. спископамъ; именно эта власть имъетъ право измънять обряды по своему усмотрению, отменять старые и установлять новые: во всемъ этомъ народъ должневъ безпрекословно подчиняться церковной власти, святымъ почитать то, что она установила, и погръшнымъ, что она отвергла.

II.

Борясь противъ иконоборцевъ, православные, въ сущности, боролись за свою снободу въровать и выражать свою въру свободно. Иконвос зудожество, поклонение иконамъ должно быть также свободно, какъ свободна сама въра. Переписываніе книгъ Св. Писанія, ихъ чтеніе, изученіе и почитаніе для всель одинаково доступно и свободно, точно также созидание храмовъ во имя Божіе и святыхъ; такимъ же свободнымъ и доступнымъ должно быть поклоненіе иконамъ. "Изображай, — говорить Дамаскивъ, — на иконъ и представляй для созерцанія Того, Который восхотьль быть видимымь, изображай веизръченное Его списхождение, рождение отъ Дъны, крещение во Горданъ, преображение на Оаворъ, страданія, освобождающія насъ оть страдацій, спасительное Спасителя погребеніе, восшествіе на небо: все наображай и словомъ, и красками, и въ кингахъ, и на иконахъ". (Слова объ иконахъ, III, 8). "Будемъ же мы върующіе воздавать почитаніе святымъ псалмами, пъснями и пъніемъ духовнымъ, сокрушеніемъ сердца и милосердіемъ къ бъднымъ; потому что и Богу такое служение наиболъе благоугодно. Будемъ воздвигать имъ памятники и поставлять видимыя изображенія, а подражая изъ добродътелямъ, -- самя содълаемся одушевлевными изъ памятниками и изображеніями" (О почитаніи святыть).

Седьмой вседенскій соборъ утвердиль иконопочитаніс, существующее съ самаго начала христіанства. Въ своемъ догматическомъ определени соборъ положительно высказался, что онъ действуеть не отъ себя, не по своей силь и власти, а согласуется съ писанными и неписаниыми преданіями и обычаями, содержащимися въ народъ съ первыхъ временъ христіанства. "Мы, - опредълнеть соборь, -- неприкосновенно сохраняемъ вст церковныя преданія, утвержденныя письменно или неписьменно. Одно изъ нихъ заповъдуеть дълать живописныя иконныя взображенія... На такомъ основанін мы, шествующіе царскимъ путемъ и следую-

щіе божественному ученію святых отповъ наших н преданію каволической церкви,—нбо знавиь, что въ ней обитаетъ Дукъ Святый, --со всякимъ тщаніемъ и осмотрительностью определяемъ, чтобы святыя и честныя вконы предлагались для поклоненія, точно также какъ и изображение Честнаго и Животворящаго Креста,-будутъ-ли онъ сдъланы изъ красокъ, или мозанческихъ плиточекъ, или изъ другого какого-либо вещества, только бы сдъланы были приличнымъ образомъ, и будутъ-ли находиться въ церквахъ Вожінхъ на священныхъ сосудахъ и одеждахъ, на стенахъ и на доскахъ, или въ доматъ и при дорогахъ, а равно будутъ-ли эти иконы-Господа и Бога и Спасителя нашего I. Христа, или непорочной Владычицы нашей св. Вогородицы, или чествыть ангеловъ и встять святых в праведных мужей... Ови (върующіе) возбуждаются приносять иконамъ овміамъ въ честь изъ и освъщать изъ, подобно тому, какъ дълають это и въ честь изображенія Честнаго и Животворящаго Креста, святыхъ ангеловъ, какъ по благочестивому стремленію дълалось это, обыкновенно, и въ древности, потому что честь, возданаемая иконъ, относится къ ея Первообразу, и поклоняющійся икон' покловяется упостаси (лицу), изображеннаго на ней (Дъян. всел. соб. въ рус. перев., т. VII, стр. 592—594)".

Писанныя и неписанныя преданія, благочестивыя стремленія, обыкновенія, — все это суть признаки народной церковной жизни, въ народъ существующія, народомъ, именно, содержимыя и имъ защищаемыя. На этихъ фактать народной жизни вселенскій соборъ утвердился и призналь ихъ дъйствованіемъ Духа Святаго. Этимъ самыть соборъ призналь историческую народную церковвую жизнь действительною обителью Духа Свитаго и утвердияъ за народомъ право, такъ сказать, на свое историческое церковное самоопредвленіе. Церковная жизнь блещеть, Духъ Святый действуеть не исключительно въ мысля и чувствахъ епископовъ, а главивнимъ образомъ въ толоть народной, -т. с. не въ видимомъ вибшнемъ церьовномъ управлени, не въ производствъ дълъ въ епископскихъ и иныхъ церковныхъ канцеляріяхъ, а въ невидимомъ и неосязаемомъ рость народнаго церковнаго сознанія, въ незамътномъ претворенін всей земнон жизни въ жизнь на евангельскить началать, въ никому вевідомыхъ подвигахъ віры, выражающихся въ житейских мелочахъ и совершаемыхъ юными и старцами, богатыми и б'ёдными, сильными и слабыми.

III.

Совершено свободное участие народа въ выработкъ первовныть обрядовъ, въ сложени церковныть преданій, — послъднія, какъ и сама церковная жизнь, постоявно слагаются, — и отсюда контролирующій голось народа въ церковномъ управленіи, — вотъ какой общій, или всецервовный вопросъ властно, по дъйствованію Духа Святаго, поставленъ былъ седьмымъ вселенскимъ соборомъ и предръщенъ имъ съ положительной стороны въ пользу народа, котя и относительно одного только иконопочитавія. Въ послъдующіе къка, въ виду тяжкихъ политическихъ событій на Востокъ, эготъ голосъ Церкви замеръ, разработка этой необыкновенно важной стороны церковной жизни на долгое время затихла, и самый вопросъ, волею Высшаго Провидънія, былъ перенесенъ изъ греческой земли въ нашу русскую Церковь. Нашъ Стоглавый соборъ снова возвратился, именно, къ этому вопросу объ участін народа въ церковной жизни и чрезъ это явился примымъ продолжателемъ дела, начатаго и въ самомъ основаніи предрѣшеннаго седьмымъ вселенскимъ соборомъ. Чрезъ целое столетие после Стоглаваго собора, при патріархѣ Няковѣ, этоть вопрось возгорѣлся съ необыкновенною силою и сталъ, такъ сказать, вопросомъ жизни и смерти для русскаго народа. При этомъ патріархъ Никовъ и особенно соборъ 1666-67 гг. принципіально стали на противоположную точку зренія, сравнительно съ седьмымъ вселенскимъ соборомъ и всею предтествующею многовъковою жизнью Церкви. Вмъсто того, чтобы признать за народомъ право на созидание общей церковной жизни, они, подобно древнимъ иконоборцамъ, рашительно постановили, что въ Церкви народъ, со встми его историческими церковными предапіями и обычаями, никакого значенія пе имфеть, что всі: прана сосредоточены въ одной спископской власти. Въ противоположность этому старообрядцы рёшительно укрепились на мысли о народномъ созвданіи церковной жизни и продолжають подробную и жизненную разработку вопроса, поставленнаго во главу угла седьмымъ вселенскимъ соборомъ и, такимъ образомъ, постепенно щагъ за шагомъ илугъ по расцвъту церковной жизии временъ вселенскихъ соборовъ.

Для правильной и широкой постановки старообрядческаго вопроса необходимо подробно и всесторовне выяснить характеръ церковной жизни временъ иконоборческихъ, опредълить всё умственныя теченія тёхъ временъ, а также и побужденія человіческихъ чувствъ и воли. При этомъ окажется, что, несмотря на многовіжоную отдаленность, наще время, по внутреннему свойству и задачамъ, непосредственно примымаетъ къ тёмъ временамъ, что мы являемся какъ бы прямыми преемниками седьмого вселенскаго собора, что для всесторонняго глубокаго рішенія вопроса необходимъ такой соборъ, который могь бы, приблизительно, высказаться въ такой силіт духа: отцы седьмого вселенскаго собора опреділили и мы, согласуясь съ ними во всемъ, постановляемъ...

Съ указанной сейчасъ точки зрфнія, исторія иконоборческих временъ, — точнфе въ общирифитемъ смыслів исторія седьмого вселенскаго собора, — ждетъ своєго историка; теперь этоть предметъ разработанъ далеко неполно. Въ нижесліжнующемъ очеркть мы дадимъ лишь краткое очертаніе этого общирнаго историческаго явленія.

IV.

Иконоборчество началось въ 724 г. при императоръ Львъ III Исаврянивъ. Левъ происходилъ изъ зажиточной крестьянской семьи, былъ неграмотенъ и достигъ императорскаго трона необыкновенными уситхами на военной службъ. Какъ человъкъ необыкновенно энергичный, прямолинейный, невоспитанный, грубый и жестокій, Левъ не признавалъ за своими поддавными никакихъ правъ и свободъ. Въ его понятіяхъ совсьмъ не было мысли о религіозной свободъ, и онъ издалъ указъ о насильственномъ крещеніи исть евреевъ и магометанъ и о присоединеніи къ православію всту еретиковъ. Этимъ онъ внесъ свою свътскую власть иъ дъла въры и Церкви и въ дальнъйшей политикъ лишь разинвалъ свое господство надъ Церковью, надъ іерархіею и надъ върою.

Времена иконоборчества по справедливости можно назвать временемъ господства государства надъ Церковью. И самое иконоборчество во многихъ отношеніяхъ способствовало государству въ этомъ дёлё и подъ его вліявіемъ сама Церковь должна была превратиться въ мірское государственное учрежденіе.

Епископъ Николійскій Константинъ и вельможа Везеръ, бывшій тайнымъ магометаниномъ, посовѣтовали императору Льву отмѣнить иконопочитаніе. Мысль эта понравилась императору вдвойнѣ: она питала надежду на установленіе миролюбивыхъ отношеній съ магометанами, отвергающими всякія священныя изображенія, и давала ямператору могучее средство къ господству надъ Церковью.

Въ 724 г. былъ изданъ указъ объ ограничении иконопочитанія. Народъ пришелъ въ сильное возбужденіс. Чрезъ два года Левъ въ особомъ указѣ объясняль, что у него не было намърснія вовсе отмінить иконы, а было желяніе оградить ихъ отъ злоупотребленій, отъ нечистых почитаній, что онъ котіль поставить ихъ на такую высоту, чтобы къ нимъ нельзя было прикасаться или цъловать ихъ. Такія объясненія не успокоили народъ, а монахи поняли истинныя намфренія императора и возстали на защиту иконъ, въ иткоторыхъ месталъ поголовно. На греческихъ островахъ избрали даже другого императора Козьму и насколько тысячь плохо вооруженныхъ человъкъ двинулись было къ Константивополю, чтобы окончательно свергнуть Льва съ престола. Повстанцы были разсеяны. Левъ въ сплынейшемъ раздраженін издаль указь объ окончательномъ истребленін иконъ, объ уничтожени въ церквачъ всякой живописи.

Престарълый 95 - летній Константинопольскій патріаркъ Германъ отказался подчиниться этому требовапію и вынужденъ быль удалиться съ наоедры. На его мъсто быль назначенъ патріаршій секретарь Анастасій, согласившінся на уничтоженіе - иконъ. Теперь Льву ничто не препятствовало, казалось, привести свои замыслы нъ исполнение. Въ самомъ началъ 780 г. императоръ приказалъ удалить съ бронзовыхъ вороть своего дворца чудотворный образъ Спасителя "Споручника", пользовавшійся въ народ' необыкновенно большимъ почитаніемъ. Солдаты приставили ластницу, однав изъ нигъ поднялся къ образу и ударилъ по нечъ топоромъ прямо въ лицо. Народъ, сбъжавшися тысячами, опрокинулъ лістницу и разорваль этого солдата въ куски. Женщивы съ громкими воплями присоединились къ мужчинамъ и все огромною толпою бросились къ дому новаго патріарха Анастасія, чтобы убить его, какъ измінника православію, потворщика императорскому своеволію. Анастасій біжаль въ императорскій дворець; при большомъ кровопролитін гвардія подавила смятеніе. Образъ Споручника былъ снять и на его мъсть выставлена была кощунственная надпись: "О Спаситель, спаси себя и насъ!". Защитники иконъ были подвергнуты бичеваніямъ, изуродованы, подвергнуты смертной казни или изгнаны. Общенародныя шволы, существовавшія со временъ Константина Великаго, какъ разсадники истинной веры, были закрыты во всемъ государствъ. Въ самомъ Константинополъ была сожжена великольпная библіотека витеть съ коллегіей профессоровъ.

V.

Нѣтъ пока никакихъ данныхъ судить объ отношеніи епископовъ къ иконопочитанію въ это время. Однако,

необходимо предполагать, что всё они во всей имперін или во всемъ Константинопольскомъ натріархате согласились на уничтоженіе иконъ, согласились или искренно, убёжденно, или изъ боязни императорскаго гиёва. Во всякомъ случать, почти никто изъ нихъ не выступилъ прямо на защиту иконъ. Наиболее ревностными защитниками иконъ выступили монахи, и они предавались особенно сильнымъ гоненіямъ.

При этомъ полномъ паденіи или двуличномъ поведеніи епископовъ и преданности православію простыхъ монаховъ, Вогъ воздвигъ самаго сильнаго и знаменитаго поборника нвонъ изъ числа мірянъ, во враждебномъ имперіи и самому христіанству магометанскомъ государствъ. Это былъ Іоаннъ Дамаскинъ, гражданскій сановникъ магометанскаго дамасскаго калифа.

Изъ числа высшихъ ісрарховъ противниками иконоборчества оказались римскіе папы Григорій II и І'ригорій III. Первый изъ нихъ писалъ императору укорительныя пославія и требовалъ возстановленія иконопочитанія, второй собралъ въ Рим'є соборъ изъ 98 спископовъ, осудившій иконоборческую ересь. Но вс'є эти противод'єйствія еретическому направленію были ничто сравнительно съ д'євтельностію мірянина І. Дамаскина.

При сынѣ и преемникѣ императора Льва, Константинѣ Копронимѣ, иконоборчество развилось еще сильнѣс. Константинъ царствовалъ очень долго, 34 года, и все это время употребилъ на укрѣпленіе иконоборческой ереси. Въ своихъ отвошеніятъ къ духовенству онъ сильно напоминаетъ нашего Петра Великаго; — тоже издѣвательство надъ епископами и монахами, принужденіе патріарловъ присутствовать на дворцовытъ банкетахъ и самыхъ грубыхъ зрѣлищахъ...

Въ 754 г. Константинъ, для торжества иконоборчества, созваль соборь, названный вселенскимъ. На этомъ соборъ не было представителей паны римскаго и натріарховъ Александрійскаго, Антіохійскаго и Герусалимскаго: эти патріархи въ то время уже находились подъ нагометанскимъ владычествомъ и жили какъ бы для того, чтобы наблюдать, какъ разрушается въ исъ патріархіяхъ христіанская въра. Собрались всь спископы имперін, числомъ 338. Соборъ продолжался съ февраля до августа, заседалъ во дворце на азіатскомъ берегу Восфора, противъ Константинополя, последнее засъдание состоялось во Влачернской церкви, въ той самой, гда посл'в было виденіе Покрова Божіся Матери. Единогласно соборъ запретиль иконопочитание и постяновить, что все спископы, священники и діаконы, поклоцяющісся иконамъ, подлежатъ низложенію, а монахи и міряне отлученію отъ церкви. Защитники иконопочитанія патріархъ Германъ, Георгій Кипрскій и Іоаннъ Дамаскинъ были предани анавемъ. І. Дамаскинъ, какъ наиболъе сильный поборникъ иконъ, былъ соборомъ опозоренъ всякими безчестными названіями и преданъ тройному проклятію.

Такъ во всей константинопольской церкви всё епископы торжественно на соборе, названномъ вселенскимъ, отреклись отъ истиннаго ученія и уклонились въ ересь, — и православная Церковь временно осталась безъ епископовъ, подъ водительствомъ простыхъ монаховъ и очень немногихъ священниковъ.

(Окончаніе слъдуеть).



# Церковь или секта?

#### Вниманію старообрядцевъ, пріемлющихъ священство.

Въ настоящее время, какъ извъстно, старообрядческая думская комиссія дъятельно обсуждаеть законопроекть о старообрядческихъ общинахъ. Скоро это обсужденіе закончится, и заключеніе комиссіи будеть внесено въ Государственную Думу. Изъ газеть уже извъстно, что старообрядческая комиссія стносится къ нуждамъ старообрядцевъ внимательно и желанія ихъ встръчаеть сочувственно.

Нать сомивнія, что и Дума отнесстся къ нимъ также благожелательно. Что касается правительства, то оно уже проявило свою благожелательность къ старообрядщамъ такжъ, что провело положеніе о старообрядческихъ общинахъ из порядків 87 ст. основныхъ законовъ. Можно полому думать, что поправки къ этому положенію, внесенныя Думой, не встрітять сколько-нибудь серьезныхъ поміть. Мы убіждены даже, что и правые члены Думы, ныві подъ влівніємъ сунодскихъ сферъ настроенные къ старообрядчеству враждебно, измінять свое отношеніе, янимательно ознакомившись съ справедливыми желаніями старообрядчества.

Такимъ образомъ, настоящій моменть представляется псключительнымъ по своему значенію для старообрядчества, и посліднее допустить большую ошибку, если не используеть благопріятной минуты въ своихъ интерегихъ всецивло.

Къ сожальнію, не замьтно, чтобы старообрядчество въ лиць сноихъ выдающихся діятелей и менте всего въ лиць своихъ іерарховъ проявляло въ этом в синслі необходимую по моменту энергію. Боюсь, что подобная политика диктуется не столько политической мудростью, сколько скромностью, всегда отличавшей старообрядцевъ въ ихъ домогательствахъ, отчасти же, быть-можетъ, временной утерей прозорливости, какъ последствія радостнаго оживленія въ развитін церковной жизни старообрядчества.

Такіе моменты сплоть и рядомъ ведутъ къ тому, что интересы, наибол'єе важные по духу, поглощаются и затемняются заботами наимен'єе существенными.

Не спорю, что вопросъ о признанін государствомъ сгарообрядческихъ приходовъ является жизненной необлодимостью, но вёдь признаніе приходовъ въ томъ видё, какъ это сейчасъ проектируется, ничуть не предограняеть старообрядчества отъ игнорированія его государствомъ въ щъломъ, какъ опредёленной признанной государствомъ Церкви или отдёльнаго исповёданія.

Въ устройствъ общинъ старообрядчество имъеть лишь незначительныя преимущества передъ другими въро- учениям и сектами. (Устройство скитовъ, перемъна имен при постригъ въ монашество и другія мелкія пре- имущества, отсутствіе которыхъ въ проектахъ общинъ сектантскитъ можно объяснить отчасти ихъ въроученіемъ). Но виъстъ съ этими преимуществами старообрядцы лишены законопроектомъ такихъ правъ, которыми надълены иъкоторыя секты, напр., маріавиты. Маріавитскіе

священники именуются полнымъ ихъ іврархическимъ именемъ, тогда какъ старообрядческимъ священнослужитслямъ разрѣшено именоваться іврархическими именами лишь въ средѣ своихъ одновѣрцевъ, въ законѣ же имъ присвоено имя "настоятелей" и "наставниковъ".

Вси трехчиная іерархія старообрядцевъ для государства какъ бы не существуетъ. Какимъ то страннымъ диссонансомъ поэтому прозвучало напечатавное въ прошломъ Ж Церкви отношеніе и. д. Московскаго губернатора къ старообрядческому епископу Александру (Ряганскому). Губернаторъ титулуетъ его "вашимъ преоснященствомъ" и адресуетъ "епископу Александру". Въроятно, сердца многихъ старообрядцевъ прониклись благодарностью къ представителю власти, въ первый рязъ оффиціально почтившему старообрядческаго іераръв присущимъ ему титуломъ и званіемъ.

Одновременно, вероятно, какіе-нибудь "колокольные" миссіонеры уже готовять запрось губернатору, на какомъ основаніи онь вопрежи закону въ оффиціальной бумагь именуеть старообрядческаго іерарха епископомъ, а не званіемъ, присвоеннымъ ему въ полицейскомъ наспорть. И старообрядцы не должны огорчаться, если въ следующемъ в Церкви появится другое оффиціальное отношеніе другого губернатора, въ которомъ епископомъ, а инокомъ, и не "вашимъ преосвященствомъ", а "мичостивымъ государемъ". Законъ даетъ на это полное право. Въ первоначальномъ законопроекть, легшемъ нъ основу положенія объ общинахъ интъся § 32, который читается такъ:

"Настоятелямъ и наставникамъ виды на жительство выдаются изъ губернскаго правлевія. Въ видахъ на жительство втихъ лицъ, въ графѣ, указывающей родъ занятій, допусклется обозначеніе принадлежащаго имъ положенія духовнаго лица среди своихъ єдиновърцевъ, но безъ употребленія православныхъ іврархическихъ наименовавій".

Таковъ былъ проектъ правительства.

Какъ видно изъ этого, признается только одна іерархическая степень: настоятель—навменованіе, совершенно непривятое въ старообрядчествъ. Что касается "епископовъ", то изъ существованіе въ старообрядчествъ замалчивается. Однако, допускалось въ паспортъ, въ графъ о родъ занятій, обозначать положеніе дуловнаго лица среди одновърцевъ, въ томъ числъ и положеніе епископа. Такимъ образомъ, епископское званіе въ старообрядчествъ разсматривается закономъ не какъ священый санъ, а какъ занятіе. Исключительно только отъ личнаго усмотрънія администраторовъ принадлежить старообрядческимъ іерархамъ присущій ихъ сану почеть и хотя бы внёшнее признаніе ихъ высокаго положенія, равнаго положенію всёхъ вообще епископовъ христіанскихъ церквей. Столь ненормальное отношение къ старообрядческой іерархін зависить исключительно отъ того, что государство трактуеть старообрядчество не какъ Церковь, а какъ секту.

Подтверждение этому взгляду находимъ въ XI томъ св. законовъ, гдъ перечислены всъ признанныя и покровительствуемыя государствомъ христіанскія церкви, но старообрядчества нътъ. Зато въ уставъ о пресъченіяхъ преступленій до недавняго времени быль рядь статей, въ которыхъ проявление старообрядчества (оказательство) каралось различными степенями наказаній, т.-е., иначе говоря, старообрядчество разсматривалось, какъ вредвая секта. Съ изданіемъ указа 17 апраля и положенія о старообрядческихъ общинахъ статьи эти отмѣнены, во законъ попрежнему трактуетъ старообрядчество, какъ секту. Этимъ объясняется, между прочимъ, и то, что и указъ 17 апръля и положение о старообрядческихъ общинахъ касаются не только старообрядцевъ, но и сектантовъ. Объяснять это смешение двухъ разныхъ по духу въроучений только однимъ незнаніемъ нельзя: несмотря на заявленіе представителей старообрядчества въ комиссін подъ председательствомъ тов мин. Крыжановскаго о нежелательности объединенія съ сектантами въ виду полнаго различія этихъ в'троученій, правительство осталось при своемъ и только формально раздѣлило законопроекть о старообрядческих и сектантских общинахъ на два, не внесии въ принципіальную сторону вопроса ничего новаго.

И въ въроисповъдных законопроектах департамента духовных дълъ ин. исловъданій старообрядчество точно также всюду фигурируетъ рядомъ съ сектами, "отпавшими от православія". Это тъмъ болье странно, что въ объяснительной части къ законопроекту о старообрядческих общинахъ правительство говорить: "Старообрядчество существуетъ нъсколько въковъ, импетъ строго опредъленную форму" (стр. 5). И еще: "Старообрядцы исповъдуютъ то экс православіе, но только въ древней его формъ, бережно охраняемой ими въ теченіе нъсколькихъ въковъ" (стр. 5).

Въ той-же объяснительной части правительственнаго законопроекта указано, что "старообрядцы пріемлють всё основные догматы вёры православной и не признають нёкоторых обрядовь, принятых господствующей церковью въ XVII вёкё". Значить, господствующая церковь приняла новые обряды, она отпала оть древняго православія, а не старообрядцы. И тёмъ не менёе старообрядчество причисляется къ сектамъ, и его духовнымъ лицамъ запрещается "употребленіе православныхъ іерархическихъ наименованій".

Какими-же наименованіями должны пользоваться старообрядцы, бережно сохранившіе, по признанію правительства, древнее православіе въ теченіе въковъ? Не должны-ли они заимствовать наименованія для своихъ іерарховъ оть магометанъ или выдумывать новыя? Врядъли они на это пойдуть, да и едва-ли целесообразно имъ отказываться отъ своихъ исконныхъ іерархическихъ наименованій. Исторія уже показала, что господствующая церковь, отделившись отъ старообрядчества, растеряла иекоторыя іерархическія наименованія (патріархъ), заменивъ ихъ новыми. Ей, следовательно, и нужно дать урокъ въ бережномъ храненіи іерархіи, предоставивъ право на новыя выдумки.

Переходя затемъ къ существу возбужденнаго вопроса,

отмътимъ прежде всего разницу между церковью и сектой съ государственной точки зрънія. Церковь—учрежденіе вполнъ самостоятельное. Она имъетъ свою признанную іерархію, свой духовный судъ, свое соборное устроеніе и обладаетъ среди членовъ своего исповъданія обязательными для нихъ законоположеніями. Секта явленіе чисто мъстное. Секта живетъ отраженнымъ свътомъ и не имъетъ никакой обязательственной организаціи. Сектантскія общины—мъняющагося состава, имъ даже трудно придать значеніе юридическаго лица.

Сообразно этому различію—различно и отношеніе государства къ церкви и сектамъ. Церковь пользуется правами государственнаго установленія; ея іерархія не только признается государствомъ, но и считается состоящей на государственной служоть. Государство береть на себя охрану неприкосновенности правъ и свободы церкви и даже участвуеть въ расходахъ на ея общеполезныя учрежденія. Таково отношеніе русскаго закона, напр., къ римско-католической церкви. Секты признаются только терпимыми. Никакого по-кровительства законъ имъ не оказываеть.

Разумъется, говоря о покровительствъ, мы не думаемъ, что старобрядчество имъ воспользуется въ формъ какойлибо привилегіи, но несомитино признаніе старообрядчества Церковью имъетъ для старообрядцевъ громадное значеніе, о чемъ излишне распространяться. Отъ кого и какъ можно получить подобное признаніе?

Только отъ государства въ лице государя и представительныхъ учрежденій и только путемъ особаго законодательнаго акта; русское правительство, повидимому, уже предусматриваетъ неизбежность изданія подобныхъ актовъ.

Въ законопроектъ, внесенномъ въ Думу "объ пнославныхъ и иновърныхъ въроисповъдныхъ обществахъ", министръ вн. дълъ П. А. Столыпипъ, считая необходимымъ сохранитъ и на будущее время различіе въ объемъ правъ между признанными исповъданіями (церкви) и сектами, предвидитъ, однако, моментъ, когда потребуется за тъмъ или инымъ въроученіемъ признать права отдъльной церкви. Приводится, между прочичъ, примъръ такого рода, который свидътельствустъ о расположеніи правительства даже къ сектамъ.

Рѣчь идетъ о маріавитахъ. Министръ пишетъ: "Въ настоящее время маріавиты считаются сектаятскимь обществомъ и пользуются только такими правами, которыя предоставляются подобнымъ обществамъ. Но никто не можетъ ручаться за то, что это религіозное движеніе разовьется и что не настанетъ время, когда маріавитская секта, подобно старо-католикамъ въ Германіи возбудитъ вопросъ о предоставленіи ей правъ отдѣльнаго исповѣданія съ іерархическимъ устройствомъ п со всёми принадлежащими исповѣданію правами".

"Поэтому, по мевнію мин. вн. діль, представлялосьбы необходимымъ установить и порядокъ предоставленія религіознымъ обществамъ правъ самостоятельныхъ исповіданій" (стр. 13-я).

Въ дальнъйшемъ изложении проекта министръ, однако, высказывается отрицательно къ установлению общаго однороднаго порядка для призвания за въроисповъдными обществами правъ деркви. Предпочтительнымъ признается издание для каждаго отдъльнаго случая особаго акта Въ виду этого въ проектъ "правилъ объ инославныхъ религіозныхъ обществахъ" въ § 4 мы находимъ слъ-дующій пувктъ:



"Права отдъльной церкви или исповъданія могуть быть предоставлены въроисповъдному обществу исключительно въ законодательномъ порядкъ".

Такимъ образомъ, нельзя сомиваться, что вопросъ о предоставление старообрядчеству правъ отдёльной церкви уже предрешенъ въ положительномъ смысле. Если инистерство взяло за примеръ маріавитовъ, какъ имеющихъ, по его мивнію, шансы на признаніе ихъ церковью, и старо-католиковъ, уже признанныхъ въ Германія таковой, то старообрядчество, очевидно, имеетъ неоспоримыя права на подобное признаніе, но, очевидно, также, что непціатнву въ этомъ направленіи должны проявить сами старообрядцы. Моментъ для этого какъ разъ подходящій. Въ Думе учреждена особая старообрядческая комиссія, на разсмотреніи которой находится проектъ правиль о старообрядческихъ общинахъ. Я предложилъ-бы распространить названіе этого проекта такъ:

"Положение о старообрядческой церкви и правила о старообрядческихъ общинахъ".

Ст. 1-10 этого законопроекта я изложилъ-бы такъ: Древле-православная старообрядовая русская Церковь пользуется всеми правами государственнаго установленія, присвоенными всемъ другимъ христіанскимъ исповеданіямъ въ Россіи (подробное изложеніе правъ по 2 тому св. законовъ).

Старообрядческая Церковь имѣеть самостоятельный строй управленія и каноническаго законодательства, а также свою независимую іерархію въ слѣдующемъ видѣ:

А) 1. Помѣстный соборъ, какъ верховный распорядительный и церковно-законодательный органъ, созываемый по наноническимъ правиламъ періодически для рѣшенія важныхъ, преимущественно каноническихъ вопросовъ церковной жизни.

Б) Центральное управленіе.

2) Освященный соборъ, высшій исполнительный

органъ, постоянно дъйствующій и состоящій изъ мірянъ и клириковъ подъ председательствомъ старообрядческаго патріарха или митрополита. Освященному собору принадлежатъ также права духовнаго суда.

- B) lepapxis:
- В Епископъ.
- 4) Священникъ.
- 5) Діаконъ.
- Г) Мъстное управленіе.

6) Общины, приходы (изложение правилъ).

Воть и все существенное. Конечно, это только схема, плань, который надо обдумать и сообща обсудить. Я думаю, что для подобнаго дела необходимь экстренный съездъ старообрядневъ. Въ такочъ случать — нечего медлить. Старообрядческая комиссія, въроятно, скоро уже закончить свои работы и тогда придется от южить это важное дело. Многіе, пожалуй, позразять, что отложить лучше въ томъ разсчеть, чтобы сразу не обременять Думу и не запугивать сунодъ.

Сначала, дескать, немного, а потомъ побольше. Это разсуждение неправильное. У Думы такъ много всякаго дъла, что возвращаться дважды къ старообряццамъ ей будетъ трудите. Да и затъмъ нужно припять во внимание психологію настроенія. Видимо, что русская по духу Дума не прочь будетъ ознаменовать сное выступленіе въ пользу старообрядчества особымъ актомъ, а такимъ актомъ не могутъ быть правила о старообрядческихъ общинахъ, нбо ровно такія-же получають и сектанты.

Признание старообрядческой Церкви и будеть возмъщениемъ за многовъковыя гонения старообрядцевъ.

Вирочемъ, можетъ быть, я и ошибаюсь. Въ такомъ случав прошу уважаемую редакцію "Церкви" и ея питателей высказаться по затронутому вопросу; если-же онъ былъ когда-янбо затронутъ, то почему рёшенъ отрицательно. Въ особицу прошу отвливнуться нашихъ іерарховъ, такъ какъ ихъ это дёло касается очень близко.

Бълокриницкій.



### Интересный памятникъ христіанской старины.

(Древняя церковь Богородицы—S. Maria Antiqua—въ Римѣ).

VI.

Въ правомъ боковомъ помѣщеніи алтаря сохранняюсь очень мало фресокъ. Вокругъ всѣхъ стѣнъ видны остатки фресковой занавѣси. Поверхъ нея, на средней стѣнѣ, можно разобрать изображенія святыхъ: Козьмы, Стефана, Прокопія и Даміана, а на правой боковой стѣнѣ — фигуры святыхъ: Варахія, Доментія, Пантелеймона, Іоанна и Авакира. Всѣ остальныя фрески пропали, а на лѣвой боковой стѣнѣ и вовсе ничего не осталось. Всѣ святые этого ряда нарисованы во весь ростъ, стоящими. Выше ихъ—однѣ голыя кирпичныя стѣны, съ обвалившейся штукатуркой. Къ сожальнію, ни одного снимка съ этихъ фресокъ мнь, при всемъ стараніи, достать не удалось. Можно отмътить еще, что всь уцъльвийя фрески относятся къ VIII въку и что всь онъ сохранились очень слабо, съ блъдными очертаніями.

Въ въвомъ боковомъ помъщении алтаря, гдъ сначала находился жертвенникъ, и которое позднъе, должно быть въ VIII столътіи, было передълано въ придълъ, сохранилась масса фресокъ. Фрески этого помъщенія—самыя интересныя и лучше другихъ сохранившіеся изъ живописи всего храма.

Всъ стъны и здъсь были покрыты въ нижней

части фресками, изображавшими развернутую зававѣсь, съ мотивами страданій Спасителя, (копіс, губка, трость), какъ мы видѣли это и въ главномъ алтарѣ Тотъ же бѣлый фонъ занавѣси и тѣ же обведенныя чернелью-тушью линіи И уже выше занавѣси тянутся въ нѣсколько рядовъ фресковыя картины

На передней стънъ этого помъщения, на уровнъ третьяго (снизу) ряда фресокъ, устроена въ каменной толщъ небольщая четыреугольная ниша (рис 21). Здъсь мы видимъ прекрасно сохранившееся изображение распятия Спасителя.

страдальческой складки Его губъ. Носъ тонкій и прямой, густыя темныя брови. Въ глазахъ Страдальца написана и скорбь за людей, и страданія Человъка, и божественная отръшенность отъ земного. Обнаженныя руки распростерты по прямой линіи на перекладинъ креста и прибиты круглыми гвоздями. Изъ-подъ хитона видны пижнія части пригвожденныхъ ногъ Онъ расположены на древъ крестномъ рядомъ, одна возлѣ другой, и прибиты каждая своимъ гвоздемъ

(Эта фреска относится къ VIII в Можно

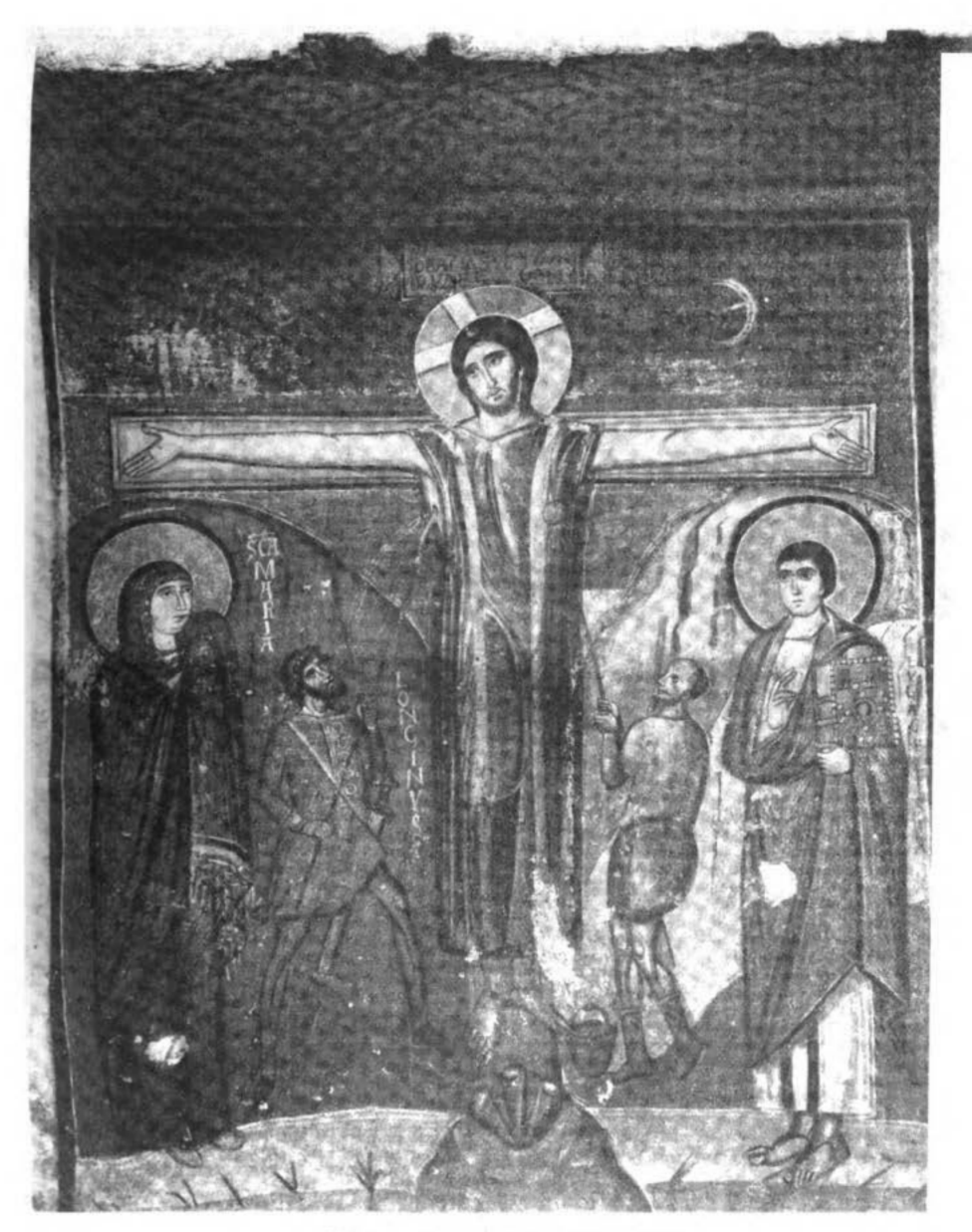


XXI Храмъ S Магіа Антіциа въ Римъ

Фрески лівно приділа Вверху—ниша съ изображеніемъ распятія.

Распятый Спаситель одътъ (см рис. 22) въ длинный голубой хитонъ безъ рукавовъ, мягкими складками спадающій внизъ. Голова Спасителя нъсколько склонена направо, и вокругъ нея—голубой круглый нимбъ съ тремя широкими лучами И нимбъ и лучи описаны чернелью-тушью Изображенъ Спаситель такъ: длинные темные волосы, короткая борода, обрамляющая блъдное лицо, и очень маленькие усы, не скрывающие отмѣтить, что послѣ раздѣленія церквей вь римской церкви стали изображать ноги распятаго Спасителя положенными одна на другую и пригвожденными вмѣстѣ, однимъ гвоздемъ).

Крестъ шестиконечный, укрѣпленный на камени (на рисункѣ видны 3 клина, вколоченныхъ между камнемъ и древомъ креста) На доскѣ съ вырѣзанными концами, прибитой надъ головой Расиятаго, написано по-гречески Тооба о Nадшратос



XXII Храмъ S Maria Antiqua въ Римъ
Распятие Спасителя (Фреска въ нишъ придъла).



 δ Βασιλεός τῶν οὐδαίων (вм. ἰουδαίων) — Ісусъ назарянинъ, царь гудейскій, согласно евангелисту Іоанну, но текстъ надписи только греческій.

Художникъ, по привычкъ, и передъ этой надписью, сооруженной въ насмъшку врагами Христа,

поставилъ обычный крестикъ.

Направо и налѣво отъ Спасителя—фигуры во весь ростъ Богородицы и любимаго его ученика Іоанна.

Вокругъ покрытой головы Богоматери— золотой круглый нимбъ. Одъта Она въ длинныя темныя

лый хитонъ и синяя верхняя риза, на ногахъ—
сандаліи. Въ лѣвой рукѣ апостола закрытое евангеліе, въ украшенномъ переплетѣ Лѣвая рука,
сложена двуперстно. Этимъ художникъ хотѣлъ
указать на будущую дѣятельность Іоанна, на
проповѣдь Христа Готовность на проповѣдь написана и на лицѣ юнаго апостола, вмѣстѣ со
скорбью за любимаго Учителя. Лицо безъ усовъ
и бороды, съ большими грустными очами, темные
волосы спадають на лобъ Надпись съ правой
стороны, латинская вертикальная, гласитъ: scs.



Храмъ S. Maria Antiqua въ Римъ

XXIII Лъвая часть фрески на переднеи стънъ придъла

одежды. На ногахъ—обувь (не сандаліи) Скрытыя подъ одеждой руки подняты кверху, кълицу, которое изображаетъ все горе Матери при видъ крестныхъ мукъ Сына Своего («Ея сердце оружіе пройде») и твердую въру въ воскресеніе, что и даетъ Ей силы преодолъть Свои страданія-У головы Богородицы, справа, латинская вертикальная надпись: Sca (Sancta) Мапа.

По лѣвую руку Спасителя — Іоаннъ апостолъ и евангелистъ, любимый ученикъ Его, тоже съ золотымъ нимбомъ вокругъ головы. На немъ бѣ

Ioannis Lygagelista (искаженное слово, означаюшее еваниелисть)

Совствить рядомъ съ крестомъ два воина. Одинъ изъ нихъ, стоящий по правую руку Спасителя, одътъ въ воинское платье, съ широкимъ мечомъ черезъ плечо Объими руками онъ держитъ копъе, прободая имъ бокъ Спасителя, видный черезъ широкое рукавное отверстие. Изъ раны брызнула струей кровь и вода. Имя воина, какъ свидътелиствуетъ надпись, Longmus (Лонгинъ)

Другой воинъ, маленькій и лысый, поднимаетъ на трости губку, напоенную уксусомъ, сосудъ съ

которымъ стоитъ у его ногъ.

Очевидно, художникъ изобразилъ на этой фрескъ нъсколько моментовъ изъ крестныхъ страданій Христовыхъ. Одинъ моментъ, первый по времени, изображаютъ Спаситель, Богоматерь и Іоаннъ. Можетъ - быть, тотъ самый моментъ, когда Распятый сказалъ со креста, обращаясь къ Матери и указывая на Іоанна: «Жено, се сынъ

Фонъ фрески изображаетъ синее небо, на немъ солнце, луна и звъзды, скрывающія свътъ свой (это еще новый моментъ изъ исторіи распятія), и горы разсъвшіяся, зеленаго и краснаго цвъта. Внизу—желтоватая полоска песку, и ръдкая жесткая травка пробивается на немъ.

Фреску окаймляетъ четыреугольная темно-ко-

ричневая рама.

Бока ниши покрыты, и справа и слѣва, фресковыми орнаментами: вѣтви финиковой пальмы



XXIV. Храмъ S. Maria Antiqua въ Римъ.

Правая часть фрески на передней стънъ придъла,

твой». И, обратясь къ Іоанну, добавилъ: «се матерь твоя», поручивъ, такимъ образомъ, заботы о Дъвъ Маріи Своему возлюбленному ученику.

Второй моментъ, слъдующий, когда Христосъ возгласилъ: «жажду!» и воинъ поднесъ ему губ-

ку, намоченную въ уксусъ.

И еще отдъльный моменть, уже послъ того, какъ Спаситель, преклонь главу, предаде духъ, когда единъ отъ воинъ копіемъ ребра ему прободе, и абіе изыде кровь и вода.

съ висящими спълыми плодами (рис. 21). Потолокъ расписанъ пестрымъ византійскимъ рисункомъ.

Подъ нишей во всю стъну тянется фреска съ фигурами почти въ полный человъческий ростъ (Читатель найдетъ ее въ цъломъ видъ на рис. 21, а отдъльныя части, въ большемъ размъръ, на рис. 23 и 24).

Посреди возсѣлаетъ на престолѣ Богоматерь съ Младенцомъ Ісусомъ на рукахъ, Престолъ





XXV Храмъ S. Maria Antiqua въ Римъ. Фреска л Lвои стъпы придъла.



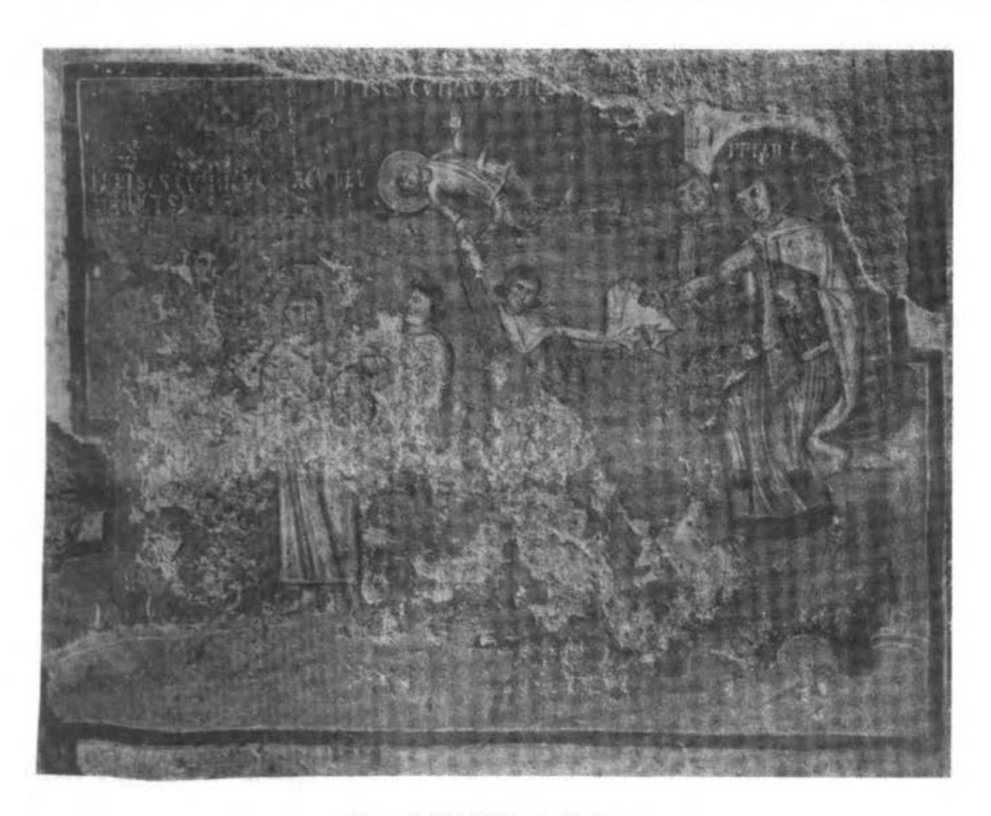
XXVI. Храмъ S. Maria Antiqua въ Римъ. Фреска правой стъны придъла.

богато разукрашенъ въ византійскомъ вкусѣ, драгоцѣнными камнями, съ такой же спинкой и подножьемъ. На престолѣ пышная подушка. Богородица въ царственныхъ роскошныхъ одеждахъ. Къ сожалѣню, отъ лица Ея ничего не осталось, а отъ лика Спасителя—только нижняя часть. Правая рука Богородицы поднята кверху (она не уцѣлѣла), лѣвая поддерживаетъ Младенца.

Фигура Младенца сохранилась вся, въ свътломъ

какъ у изображенія апостола Петра, часть фигуры Слѣва можно разобрать вертикальную катинскую надпись: Paulus (Павелъ) Оба апостола одѣты вь бѣлыя священническія одежды, съ сандаліями на ногахъ

По бокамъ апостоловъ стоятъ святые, въ честь коихъ устроенъ этотъ придълъ: мученикъ Кирикъ и мать его Іулитта. Оба они часто будутъ встръчаться намъ въ слъдующихъ фрескалъ Св Кирикъ (рис. 24) изображенъ отрокомъ съ



Храмъ S. Maria Antiqua въ Римъ.

XXVII. Мученія св Кирика,

ллинномъ хитонъ съ рукавами, въ сандаліяхт.. Въ лъвой ручкъ—свитокъ узкій, свернутый.

Направо отъ Богородицы стоитъ апостолъ Павелъ, налѣво—апостолъ Петръ.

Отъ последняго осталась только нижняя часть туловища и несколько буквъ изъ вертикальной латинской надписи... RUS, т. е. Petrus (Петръ) У апостола Павла сохранилась верхняя часть полысевшей головы и глубокія морщины на лбу, правая рука, отъ плеча и до кисти, и такая же,

кудрявыми волосами, съ еще дътскимъ лицомъ, но уже не по-дътски серьезными, вдумчивыми глазами. Во всякомъ случать, ядтсь онъ выглядитъ гораздо старше своихъ льтъ: по сновамъ жизнеописанія св. Кирика, онъ пріялъ мученическую кончину, будучи трехлітнимъ ребенкомъ. Онъ въ тъхъ же священническихъ одеждахъ, что и стоящій рядомъ съ нимъ апостоль Петръ; одежды бълыя, складки ихъ и украшенія описаны чернелью-тушью. Вокругъ головы св. Кирика круглый нимбъ. Руки его воздіты горъ, подъ

ногами, обутыми въ сандаліи, — подножіе. Вертикальная надпись надъ головою гласить: Sanctus Cuiricus.

Рядомъ съ апостоломъ Павломъ стоитъ мать св. Кирика, св. мученица Гулитта (рис. 23), съ большимъ нимбомъ вокругъ головы. Святая облечена въ длинныя и широкія темныя одежды, голова покрыта. Лѣвою, скрытою подъ одеждою, рукой она держитъ мученическій вѣнецъ, изукрашенный драгоцѣнными каменьями. Въ правой рукѣ ея—четырехконечный крестъ — сумволъ мученичества. Строгое подвижническое лицо, съ устремленными вдаль очами и энергично сжатыми губами, говоритъ о готовности на всякія страданія во имя Христово. Слѣва латинскими литерами написано имя св. мученицы: Sancta lulitta.

По концамъ фрески (рис. 21) мы видимъ еще два лица, тогда еще жившія, на что указывають четыреугольные голубые нимбы вокругъ ихъ головъ.

По правую руку св. Іулитты — папа Захарій (лучше видно на рис. 23), съ надписью по объимъ сторонамъ четыреугольнаго нимба. Zaccharias Рара. Голова папы написана очень оригинально, не по трафарету: очень большіе, съ удлиненнымъ разръзомъ, глаза, и проницательные и кроткіе, римскій носъ, одна глубокая складка на лбу. Волосы темные и густые, но короткие; маленькие борода и усы. На папъ архіерейское облаченіе. На подвернутомъ бъломъ омофоръ, укращенномъ крестами, онъ держить въ объихъ скрытыхъ подъ одеждою рукахъ евангеліе въ богатомъ византійскаго рисунка переплеть. Папа Захарій быль на престоль съ 741 по 752 г.; это даетъ ясное указаніе о времени расписанія фресками этого придъла.

Въ другомъ концѣ фрески, за св. Кирикомъ,— еще фигура съ четыреугольнымъ голубымъ нимбомъ, въ священническихъ одеждахъ. Судя по остаткамъ надписи, это — Өеодотъ, дядя папы Адріана I, строитель придѣла. Можетъ быть, во свидѣтельство этого онъ и держитъ въ рукахъ небольшое модельное изображение церкви. Лицо совсѣмъ не сохранилось, только одни очертанія головы. Фигура массивная, широкоплечая.

Многословная (и не очень грамотная) латинская надпись мъстами попорчена. Мы читаемъ такъ:

Pheodotus, primo defensorum et... ensatore Sce (Sanctae) Di Genetricis semperque Birgo греческая В вм. латинскаго V) Maria, qui quae appellatur Antiqua.

Здѣсь Өеодотъ называется ревнителемъ святой Богородицы и приснодѣвы Маріи, которая называется Antiqua, (слово antiqua по-русски имѣетъ нѣсколько значеній: важнѣйшая, прежняя, древняя).

Эта часть фрески, съ фигурами Осодота, Кирика и ап. Петра, видна и на рис. 4, въ глубинъ алтаря, черезъ входъ въ лъвый придълъ.

Выше по этой стънъ, по бокамъ ниши, съ изображениемъ Распятія, не сохранилось ни одной фрески. Что представляетъ изъ себя эта стъна, читателю хорошо видно на рис. 21.

На боковыхъ ствнахъ придъла, поверхъ занавъси, фрески изображаютъ исторію жизни и страданій св. мучениковъ Кирика и Іулитты, пріявшихъ мученія въ царствованіе Діоклетіана въ городъ Тарсъ, отъ поставленнаго царемъ игемона Александра, въ 305 году.

На мьвой стънъ придъла расположены слъ-

дующія фрески:

1) Св. Іулитта предъ судилищемъ Александра.

2) Вторженіе св. Кирика въ темницу.

Объ эти фрески сохранились очень слабо.

3) Бичеваніе св. Кирика. Мученикъ стоитъ привязаннымъ къ столбу, на которомъ написано вертикально имя: Sanctus Cuiricus. Подлъ негопалачъ, съ ссуровыми жилами въ поднятой правой рукть, бичующий отрока. По другую сторону палача игемонъ Александръ съ высокаго трона любуется на истязанія. Его рука, протянутая къ св. Кирику, сложена двуперстно, точно говоритъ правитель: «Вотъ за что ты терпишь муки: за исповъдание Христа. Откажись отъ Hero, и ты избавишься отъ страданій». Рядомъ съ мученикомъ у столба еще какая-то фигура со скорбнымъ лицомъ. Она плохо сохранилась. Но едва-ли это св. Іулитта: вокругъ головы нътъ нимба, не замътно и саъдовъ надписи. Разобраться во фрескъ помогаетъ сохранивщаяся верхняя надпись, говорящая о бичеваніи св. Кирика.

4) Сосъдняя съ этой фреска (рис. 25) имъетъ

сверху надпись:

† Ubi Scs. Cuiricus lingua iscissa (вм. incisa) loquit ad presidem, что въ переводъ означаетъ, что св. Кирикъ, послъ того какъ у него выръзанъ языкъ, исповъдуетъ (Христа) предъсудіею.

На фрескъ изображена цълая группа лицъ. Съ правой стороны — св. Іулитта (надъ головою горизонтальная надпись: sca Julitta), съ круглымъ нимбомъ. Уцълъла только покрытая голова и сложенныя на груди руки, остальная часть изображенія отвалилась вмъстъ съ штукатуркой.

Рядомъ со своей матерью стоитъ св. Кирикъ (имя его вертикально по-латыни написано надъ головой). Лицо отрока выражаетъ непреклонную рѣшимость и преданность Христу, которую никакія пытки не въ силахъ поколебать. Онъ уже не можетъ устами славить Христа, такъ какъ палачи вырѣзали ему языкъ, но безсграшно исповѣдуетъ онъ вѣру двуперстно сложенной правой рукой.

И въ изумленіи отъ такой твердости ребенка развели руками и игемонъ Александръ, стоящій на высокомъ подножьть у входа въ судилище (надпись гласитъ: Preses Alexandrus—вм. praeses Alexander—намъстникъ Александръ), и двое приближенныхъ.

Эта фреска сохранилась лучше другихъ, уцъ-

лъвшихъ на лъвой стънкъ придъла.

5) Последняя — пятая — фреска въ большей своей части уничтожена. Сверху въ правомъ углу, въ окит тюрьмы видны поясныя изображежения св. Кирика рядомъ съ матерью (подпись латинская: Scs. Cuiricus cum matre). Вокругъ ихъ головъ круглые голубые нимбы. Съ облаковъ

льются къ нимъ лучи божественной благодати, и лица обоихъ радостныя, блаженныя, руки мо-

литвенно сложены на груди.

Ниже этого изображенъ другой моменть мученическихъ страданій: стоитъ большой чанъ (можетъ-быть, та «канава смолы», о которой говоритъ житіе этихъ святыхъ), подъ нимъ разнеденъ сильный огонь, и языки пламени лижутъ этотъ чанъ въ которомъ чуть видна (справа) фигура св. Іулитты (съ боку сохранилась и надпись) съ воздътыми руками, славящая и въ кипящей смолъ истиннаго Бога.

Вотъ и всъ фрески лъвой стъны. Выше ихъ

Двое слугъ игемоновыхъ разводятъ огонь. Слѣва изъ-за облаковъ Христосъ въ темномъ хитонѣ, съ лучистымъ нимбомъ вокругъ головы, окруженный двумя крылатыми ангелами, благословляетъ страдальцевъ двухперстно сложенной рукой Отъ Его благословляющей десницы исходятъ лучи.

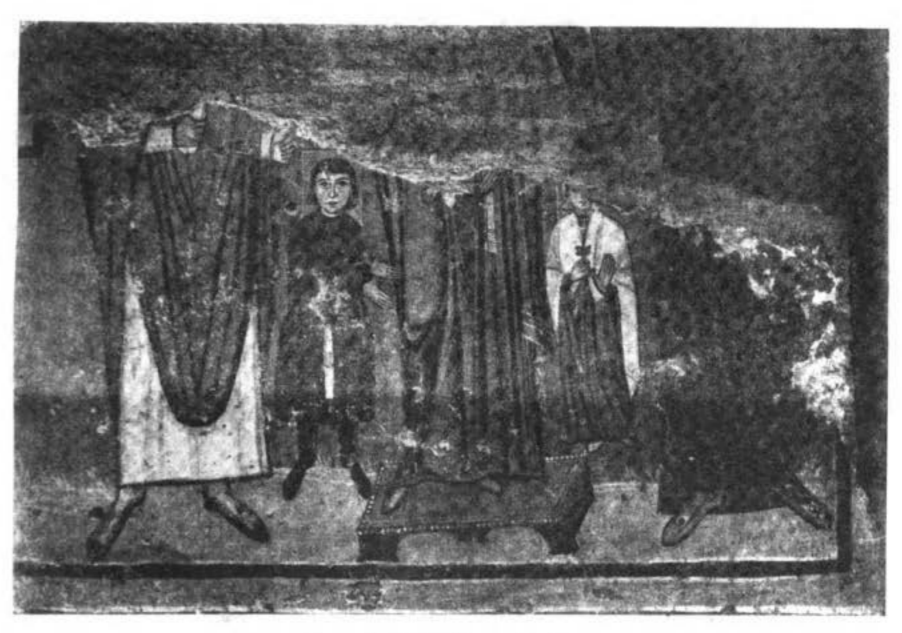
Оба мученика лежатъ на раскаленномъ желъзъ обнаженными, только небольшия полоски ткани опоясываютъ ихъ. Однако голова св Іулитты

покрыта.

Слъдующая фреска (рис. 27) изображаетъ два

момента страданій св. Кирика.

ЛІвая часть повъствуеть о томъ, какъ въ



Храмъ S. Maria Antiqua въ Римѣ XXVIII. Фреска правои стъны придъла,

обвалившаяся штукатурка обнажила кирпичныя стъны зданія.

На правой стънъ придъла мы видимъ двъ фрески, относящияся по своему содержанію тоже къ мученіямъ свв. Кирика и Іулитты.

Первая (отъ передней стъны) фреска изображаетъ терзанія мучениковъ на раскаленномъ жельзь. Фреска изображена на рис. 26, а положеніе ея на стънъ можно видъть на рис. 21, справа внизу. Сверху по-латынъ написано:

† Ubi scs. (Sanctus) Cuiricus cum matre suam

(sua) in sartagine missisunt,

т.-е. св. Кирикъ со своею матерью брошены на раскаленное жел взо.

голову мученика, по приказанію игемона Александра, палачъ вбиваетъ гвозди. Изъ головы брыжжетъ кровь, а мученикъ стоитъ съ спокойнымъ лицомъ. И совсѣмъ напрасно другой палачъ съ такой силой держитъ отрока. Съ неба летитъ къ нему Божій посолъ (надпись: Angelus).

Содержаніемъ правой части фрески служитъ другой моментъ: на высономъ тронѣ возсѣдаетъ Александръ, за нимъ стоятъ два воина въ каскахъ и со щитами. Рука правителя опять сложена двуперстно, для указанія преступленія отрока: онъ двуперстно сложенной рукой проповѣдывалъ Христа. Ужасаясь тому, какъ въ началѣ IV вѣка за проповѣдь Христа жгли и рѣзали

языки, художникъ и не думалъ, конечно, что, свыше тысячи лѣтъ спустя, въ христіанской странѣ повторятся гоненія за двуперстіе, едва ли не болѣе жестокія и ужъ, конечно, болѣе чудовищныя.

Палачъ, «спекулаторъ», схвативъ мученика за правую ногу и быстрымъ движеніемъ поднявъ надъ головой, собирается разбить его о каменныя ступени трона. Но лицо св. Кирика и въ этотъ послѣдній мигъ со спокойной вѣрой устремлено

На правой стѣнѣ придѣла осталась еще одна большая фреска. Она изображаетъ (рис. 28) поклоненіе благочестиваго благороднаго семейства Богородицѣ, стоящей на высокомъ, украшенномъ драгоцѣнностями подножи, съ Младенцемъ Ісусомъ на рукахъ.

Отъ Богородицы сохранилась только нижняя часть фигуры, да кисть дъвой руки, поддерживающей Младенца, отъ котораго уцълълъ толь-

ко конецъ правой ножки.



Храмъ S. Maria Antiqua въ Римь.

XXIX. Поклонение Өсодора св. Кирику и Гулитъ.

къ небу. На немъ только легкая нижняя риза, голову окружаетъ нимбъ, лъвая рука простерта вверхъ.

Всѣ эти картины страданій свв. Кирика и Іулитты тщетно стали бы вы искать въ житіи этихъ святыхъ, какъ передаютъ его Четьи-Минеи. Нѣкоторыхъ моментовъ совсѣмъ тамъ нѣтъ, нѣко торые,—напримѣръ, кончина св. Кирика,—описаны иначе. Въроятно, это семейство основателя придъла Өеодота. По правую руку Богоматери самь Өеодотъ съ сыномъ, по лѣвую—его жена и дочь Такъ какъ верхняя часть фрески уничтожена, то головы Өеодота не видно, уцѣлѣли только двѣ руки со свѣчами и нижняя часть фигуры, въ бѣломъ хитонѣ и коричневой ризѣ поверхъ него. Еще меньше осталось отъ изображентя жены Өеодота. Зато хорошо сохранились фигуры дітей, съ четыреугольными голубыми нимбами вокругъ головокъ. Мальчикъ одітъ въ темное платье, руки его простерты впередъ и влізво, по направленію къ Богородиці. На дізвочкі дорогое расшитое платье, поверхъ него—бізлое покрывало съ бахромой. Въ правой рукі цвізтокъ, въ ушахъ—дорогія серьги.

Выше этихъ фресокъ и съ правой стороны

придъла ничего не сохранилось.

На ближней къ молящимся стънъ, отдъляющей алтарь отъ солеи, гдъ находились раньше, до оборудованія придъла, съверныя врата, уцъ-

льло нъсколько фресокъ.

Направо отъ съверныхъ вратъ фреска (рис. 29) изображаетъ Өеодота, колънопреклоненнаго предъ свв. Кирикомъ и Іулиттой. Вокругъ головы Өеодота четыреугольный голубой нимбъ, върукахъ двъ большія пылающія свъчи. Его заботы о храмъ наложили морщины на лобъ, и устало

смотрятъ его темные глаза.

Св. Кирикъ держитъ въ правой рукъ четырезконечный крестъ, въ лѣвой—мученическій вънецъ (съ такимъ изображеніемъ святыхъ съ сумволами мученичества въ рукахъ мы встрѣчались и раньше). Св. Кирикъ одѣтъ въ бѣлыя священническія одежды, въ сандаліяхъ. Отъ головы его осталась только нижняя часть лица, съ полоской круглаго нимба. Обвалившаяся штукатурка уничтожила и изображеніе св. Іулитты, можно видѣть на фрескѣ лишь нижнюю часть фигуры.

Нальво отъ съверныхъ вратъ, сверхъ зана-

въси, есть еще одна фреска. На ней четверо святыхъ мучениковъ, изъ которыхъ три женщины.

Сверхъ фрески крупная латинская надпись: ...res, quorum nomina DS. (Deus) scet (scit), т.-е святые мученики, ихъ же имена ты, Госполи, въси.

У всёхъ въ рукахъ сумволы мученичества: въ правой—четырехконечный крестъ, въ лёвой—вёнецъ ("вёнецъ неувядаемый въ славѣ Божіей"). Вокругъ головы у каждаго круглый нимбъ. Одѣта стоящая на лёвомъ планѣ святая—въ темныя длинныя одежды, остальные трое—въ такія же свётлыя.

Лица на этой фрескъ удивительно художественно написаны. Читатель найдетъ ихъ изображеніе на рис. 30.

Надъ описанными фресками этой стъны нътъ никакихъ слъдовъ живописи, одни голые камни.

Кром'в описанных и мною фресок въ храм'в S. Maria Antiqua остались только н'вкоторыя части других картинъ, которыя я, къ сожальнію, самъ не записалъ, а фотографических снимковъполучить не могъ.

Я разсказаль о всъхъ, лучше другихъ сохранившихся, фрескахъ этого удивительнаго памятника древне-христіанской фресковой живописи.

С. П. Р.

Ментонъ, 1 декабря 1907 г



Храмъ S. Maria Antiqua въ Римъ.

XXX. Неизвъстные мученики.



## Для чего прітажаль епископь Инграмь?

#### Къ вопросу о признаніи англиканской іерархіи.

Въ № 8 *Церкви* удачно затронутъ вопросъ о причинахъ повздин въ Россію англиканскаго епископа Ингрэма.

Авторъ догадывается, что рёчь идетъ о единеніи церквей—англиканской и греко-россійской (сунодальной). Догадка эта едва-ли правильна. О единеніи указанныхъ церквей, въ виду ихъ полнаго догматическаго разномыслія, не можетъ быть и рёчи. Да практически въ такомъ единеніи и нётъ надобности, въ виду автокефальности англиканской церкии.

Очевидно, цъль поъздки иная, и не трудно догадаться, въ чемъ она заключается.

Въ последнее время наши толстые и тонкіе богословскіе журналы усердно муссировали вопросъ о возможности признанія англиканской ісрархіи.

Со столбцовъ частныхъ духовныхъ изданій вопросъ этотъ перескотилъ, въ концѣ-концовъ, на страницы офвціозныхъ Церковныхъ Втод., давшихъ мѣсто ряду натересныхъ замѣтокъ и писемъ, касающихся англиканской герархін; произошелъ даже обмѣнъ миѣпій между русскими и англиканскими іерархами. Вопросъ о признаніи англиканской епископіи, видимо, близится къ рѣшенію, но едва-ли въ этомъ стремленіи двухъ церквей другъ къ другу затронуты высшіе церковные интересы. Наобороть, въ скорѣйшемъ рѣшеніи указаннаго вопроса, главнымъ образомъ, заинтересованы свѣтскія правительства двухъ державъ—Великобританіи и Россіи, и при томъ исключительно со стороны административной, а не церковной.

Дело въ следующемъ.

Англиканское исповѣданіе въ Россіи пользустся правами экстерриторіальности, т.-е. всѣ учрежденія англиканской церкви и ея приходы подчиняются надзору не русскаго, а великобританскаго правительства. Вслѣдствіе этого и церковное имущество, принадлежащее англиканской церкви, числится за частными лицами—ен прихожанами, какъ было до недавняго времени у старообрядцевъ. На этой почвѣ рождаются различныя недоразумѣнія.

Недоразумѣнія эти усилились съ возрастаніемъ послѣдователей англиканской церкви. Особенно въ псудобномъ положеніи оказались приложане изъ числа русскихъ подданныхъ. Выписи изъ метрическихъ книгъ даются имъ въ англійскомъ консульствѣ на англійскомъ изыкѣ и правильность ихъ никѣмъ не завѣряется и не контролируется, такъ какъ такія книги не вносятся на храненіе въ наши государственныя учрежденія.

Дъла о расторжении и заключении браковъ между лицами англиканскаго исповъдания точно также вызываютъ много вопросовъ, часто неразръшимыхъ за отсутствиемъ въ России признаннаго учреждения англиканской церкви.

Всѣ эти неудобства побудили мин. вн. дѣлъ высказаться въ томъ смыслѣ, что англиканскому исповѣданію въ Россіи необходимо придать извѣстную регламентацію и, освободивъ его отъ нсудобствъ покровительства всликобританскаго правительства, ввести въ кругъ признанныхъ въ Россія въронсповъданій со истми правами. проистекающими отсюда.

Въ своемъ проекть объ отношени къ инославнымъ религіознымъ обществамъ мнв. вн. дълъ категорически и высказывается въ этомъ смысль. Но, очевидно, существуютъ какія-то помъхи къ благоно сучному решенію этого вопроса. Не трудно догадаться, въ чемъ оне заключаются.

Англиканская церковь, какъ офиціальное испов'єданіе великой державы, конечно, будеть злонотать, (иброятно, уже злопочеть) о признаній ся церковью и въ Россіи. Врядъ ли она добивается м'єста среди протестантских в секть, им'єм у себя трезчинную ієрархію.

Нѣтъ сомнѣнія, что русское свѣтское правительство пполнѣ готово удовлетворить желанія англиканской церкви, но здѣсь, очевидно, выступають на сцену помѣхи другого рода. Дѣло въ томъ, что давши англиканскому исповѣданію мѣсто среди церквей иъ Россіи, необходимо вмѣстѣ съ тѣмъ признать и законность ісрархіи англиканской церкви. А здѣсь уже начинается рядъ сомнѣніи. Во-первыхъ, компетентно ли свѣтское правительство въ рѣшеніи подобнаго рода вопросовъ? И если компетентно, то не является ли отсюда выводъ, что оно вправѣ признать также и другія церкви, вмѣющія свою ісрархію.

Въ нашемъ законъ не установленъ порядокъ признанія за отдільнымъ віроученіємь правы перкин в потому правительство изъ осторожностя, оченидно, рісцило узнать митие сунода, дабы свять съ себя отвіл-ственность за важный шагъ.

Послѣ признанія сунодомъ кановичности англиканской іерархіи дальнѣйшее уже ясно. Но сунодь очутился, конечно, въ неловкомъ положевін. Русское обличительное богословіе считаєть англиканской церкви оставляеть подъ сомнѣвіемъ. Одинъ изъ авторитетовъ господствующей церкви митр. Филареть еще въ 1862 г. по дѣлу нѣкоего Ричардсона, бывшаго англиканскаго священника, присоедивившагося къ "правосланію", писаль: "Если бы овъ просилъ признать его священинкомъ, это былъ бы трудный вопросъ". "Разрѣшеніе онаго должно зависѣть отъ другого вопроса: сохранила ли англиканская церковь преемство епчскопскаго рукоположенія непрерывно? Это подлежить сомнѣвію".

Съ тъхъ поръ богословская литература по данному вопросу значительно возросла, вмъсть съ тъмъ измънилось отношение въ англиканской ісрархія. Сильный ударъ предубъжденію противъ нея нанесъ проф. моск. дуг. академіи В. Соколовъ своей книгой "Герархія англиканской церкви" (изд. 1897 г.).

Изследование его, являясь образцомъ научной эрудиции. въ то же время довольно типично для отечественной профессуры.

Если бы проф. Соколовъ не быль ученымъ, можно было бы подумать, что онъ писалъ свою книгу подъ сильнымъ давленіемъ правительства, поставившаго цълью во чтобы то ни стало признать законность англиканской іерархіи.

Вск свидетельства противнаго свойства г. Соколовъ достаточно научно опорочилъ и, наоборотъ, выдвинулъ впередъ документы благожелательныя.

Прежде всего, ему пришлось потратить не мало труда, чтобы разбить главное ходячее положение о неправильномъ поставлени перваго англиканскаго епископа Паркера. Какъ извъстно, это поставление было осуждено римскимъ престоломъ неоднократно и въ последній разъ буллой папы Льва XIII. Проф. Соколовъ довольно энергично справился съ этими осуждениями и рядомъ дъйствительно серьезныхъ доводовъ и ссылокъ на практику вселенской Церкви пришель къ выводу, что јерархію англиканской церкви можно признать апостольски-преемственной и что рукоположение арх. Паркера было совершено "удовлетворительно" съ точки зравія требованій канона. Но затіжь остался другой вопрось: правильности обряда рукоположения не достаточно для признанія каноничности ісрархін, если в'вроученіе построено на заблужденіяхъ.

Удовлетворяеть-ли съ этой сторовы англиканская церковь?

Этотъ вопросъ проф. Соколовъ разрѣшилъ совсѣмъ просто. Онъ взялъ англійскій сумволь вѣры и книгу общихъ молитвъ.

Оказывается: чинъ крещенія въ англиканской церкви не ниветь опредвленности. Способъ крещенія—погруженіемъ нли поливаніемъ—зависять оть выбора крещающаго и даже крещаемаго (если онъ взрослый). Однако проф. Соколовъ убъжденъ, что англиканская церковь отдаетъ предпочтеніе погруженію. Это убъжденіе ничьмъ не подтиерждено, но оно нужно ему для уменьшенія еретичествъ англиканской церкви въ такомъ таинствъ, какъ крещеніе.

Въ 39 членахъ англиканскаго сумвола вѣры проф. Соколовъ нашелъ, между прочимъ, следующія заблужденія:

Въ 5 членъ англиканская церковь учить, что Духъ Святой исходить и отъ Сына.

Въ 6 и 11 членатъ сумвола излагается чисто протестантское учение объ оправдании одною върою и достаточности для спасения одного свищеннаго писания.

17 членъ содержить кальвинистскій взглядь на предопределеніе.

Въ 19 и 20 членахъ отрицается авторитетность вселенскихъ соборовъ.

Въ 21 члевъ заключено осуждение нконопочитанию; призывание святытъ и поклонение мощамъ названо "суетною выдумкой".

Въ 25 члевъ въ ученія о танистваль таковыми признаются только два: "крещеніе и вечеря Господня". Остальныя пять, въ томъ числь и священство, по ученію англиканской церкви, не должно считать таниствами. "Это суть состоянія жизни, дозволенныя въ писанін".

Въ учения объ евзаристия (28 гл.) говорится, что пресуществление не можетъ быть доказано священнымъ писаниемъ (Panis et vini transubstantiatio in Eucharistia ex sacris literis probari non potest) и что, "тъло Христово дается, получается и вкушается голько духовнымъ образомъ" (spirituali ratione).

"Хлѣбъ и вино таниства не пресуществляются и остаются въ изъ естественной сущности, а потому и не могуть быть обожаеми, (nec adorabatur).

31-й членъ считаеть искупительную жертву за евза-

ристіей затемивніемъ крестныхъ страданій Христа и преступнымъ обольщеніемъ.

Наделивши въ результате англиканскую церковь встми древними и новыми ересями, осужденными на соборахъ и не оставивши сомития въ томъ, что она находится въ близкомъ родствъ съ протестанствомъ, проф. Соколовъ приступаетъ къ оправданію ен при посредствъ особаго діалектически грубаго пріема.

Разсуждаеть онъ такъ:

Англиканская церковь неправо учить о святомъ Духѣ. "Да, это вѣрно", —повторяеть проф. Соколовъ. — По, вѣдь, Арій еще болѣе исказилъ ученіе о свойствѣ упостассй Пресвятой Тронцы и однако-же православная Церковь признавала рукоположеніе аріянъ. Л римская церковь? Развѣ не отъ нея ведеть начало неправильное ученіе о Святомъ Духѣ (filioque)? Однако, ся священники принимаются въ православіе въ сущемъ санѣ. Значить, —торжественно заключаеть проф. Соколовъ, — рукоположеніе англиканской церкви тоже дѣйствительно.

Но танаства?—возражають профессору".

— Таниства? А примъръ енкратистовъ, совершавшихъ евхаристію на водъ и тъмъ не менъе принимавшихся въ общеніе съ Церковью съ сохраненіемъ ихъ сана.

— Но отриданіе иконопочитанія?

И здёсь есть отводъ въ видё примёра иконоборцевъ, относительно которыхъ 7-й вселенскій соборъ высказался, что рукоположеніе и ихъ дёйствительно.

— Но отрицаніе авторитета вселенскихъ соборовъ? Имъстся указаніе на армянскую церковь, которая тоже признасть только З собора и тъмъ не менъе ея священство считается благодатнычъ. Наватіане и донатисты такъ же, какъ и апгликане, учили, что Церковь погръщала, но рукоположенія ихъ признавались дъйствительными.

Однить словомъ, каждый членъ сумвола англиканской въры проф. Соколовъ подкръпилъ соотвътственной ересью, осужденной тъмъ или инымъ соборомъ.

Только о протестантской части ваблужденій англиканскаго катихизися г. Соколовъ глухо и съ сожалъпісиъ выразился, что "въ правилахъ и практикъ древней перкви не находится прямыхъ указавій для оцівки этихъ заблужденій" во... это обстоятельство не приводить въ недоумівніе профессора и онъ готовъ снизоити и къ протестантскимъ заблужденіямъ англиканъ лишь бы признать ихъ іерархію.

Для того, чтобы наглядно охарактеризовать діалектическій пріємъ проф. Соколова, мы беремъ человѣка, который родился безногимъ, безрукимъ, нѣмымъ, слѣпымъ, съ искалѣченнымъ носомъ и двумя горбами, спереди и сзади. Всякій здравомыслящій человѣкъ, даже не будучи профессоромъ, скажетъ, что это — уродъ. А проф. Соколовъ подойдетъ и возразитъ: "Нѣтъ, это не уродъ. Это епископъ. Англиканскій епископъ".

— Позвольте, проф., но въдь овъ безъ рукъ?

 Что изъ того, что безъ рукъ. Вонъ идеть человъкъ тоже безъ руки, а развъ это уродъ.

Дъйствительно, вы видите человъка безъ руки. Върно, не уродъ.

— Но, — возражаете вы, — у того человъка истъ только руки, въ остальномъ онъ настоящій, а у этого истъ рукъ, истъ ногъ, истъ ушей?

— Нътъ ушей? Ну, танъ что же? У католиковъ тоже нъть ушей, однако... и т. д., и т. д.

Однимъ словомъ, для признанія благодатности англи-

канской іерархія им'єются всё давныя: сомнительная, по мнівію митр. Филарета, преемственность въ епископствів и всів ереси древнія и новыя. Столь счастливое сочетаніе данныхъ заставляеть проф. Соколова прійти къ столь же благополучному выводу.

По его окончательному митию, лишь одно невыясненное (ктыта?) учение англиканской церкви о таинствахъ до иткоторой степени препятствуетъ признанию чистоты ея втроучения, а, следовательно, и действительности рукоположения.

Разумъется, оппонируя г. Соколову, мы вовсе не высказываемся противъ признанія іерархіи англиканской церкви. Напротивъ, мы убъжденно говоримъ, что на таковое признаніе англиканская церковь имъетъ неоспоримое въ Россіи право. Но само собой понятно, что къ ръшенію этого вопроса мы подходимъ совершенно съ другой стороны.

Прежде всего, вопросъ: нуждается ли англиканская церковь въ признаніи ея іерархіи со стороны греческой? Едва ли. По тому высокомърію, съ которымъ отнесся церковный конгрессъ въ Шрусбюри къ буллъ папы Льва XIII, можно судить, что англиканскіе богословы не ищуть себъ покровительства. "Никогда, — говорять они на конгрессъ, — мы не признавали и не признаемъ за какимъ-либо римскимъ епископомъ права произносить приговоръ надъ нашими рукоположеніями". И далъе: "Англійскій народъ и члены англиканской церкви нимало не безпокоятся о томъ, что говорить папа объ нхъ іерархін".

Въроятно, также мало безпокоятся англиканскіе церковники и о мивніи сунода на изъ счеть. Мечтать, какъ проф. Соколовъ, что они откажутся отъ своизъ коть "некоторыхъ" заблужденій, нетъ основаній. Англиканскіе богословы ученее русскихъ и едва ли склонны считать себя заблуждающимися. Все это мы говоримъ къ тому, чтобы яснее представить невозможность церковнаго общенія между двумя указанными церквами.

Но темъ не мене англиканская ісрархія можеть быть признана въ Россіи вместе съ церковью.

Сделать это можеть государство на свое личное

Государство, какъ Русь, вбирая въ себя чужіе народы

съ чужой для себя върой, принуждено было въ цъляхъ административно-политическихъ мириться съ признаніемъ инославныхъ и даже иновърныхъ ісрархій и церквей въ той формъ, какъ они отлились въ покоренной народности.

Государство не обязано вникать въ вопросъ о каноничности или некановичности той или иной ісрархіи: ему ність также діла до заблужденій какого-либо вітроисповіданія.

Съ точки зрѣнія государственнаго права, государству нажно лишь знать, что извѣстное исповѣданіе не заключаеть въ себѣ безиравственнаго и вреднаго для страны ученія и что оно въ лицѣ своей іерархій и послѣдователей признаеть суверенитеть государства. Въ признаній перквей уже существующихъ государство, кромѣ того, можетъ руководствоваться установленіемъ простого факта. Въ данномъ случаѣ фактъ таковъ: англиканская церковь и ея іерархія существують въ теченіе почти 400 лѣтъ; послѣдователи ея, въ числѣ около 35 милліоновъ, являются независимымъ народомъ, создавшимъ великую державу. Англиканское исповѣданіе есть офиціальное исповѣданіе этой державы.

Даже съ международной точки зрѣнія призваніе іерархім англиканской церкви въ Россім составляеть неизбѣжную необходимость русскаго свѣтскаго государства. Но даже и безъ этихъ внѣшнихъ условій вопросъ разрѣшается положительно. Правительство наше можеть взять примѣръ съ Пруссіи, на законодательство которой въ области церковныхъ дѣлъ такъ часто ссылаются авторы правительственныхъ законопроектовъ.

Пруссія въ 70-хъ годахъ XIX ст. безъ особыхъ затрудневій, несмотря на протесты римскаго престола, привнала іерархію только что возникшей тогда церкви старокатоликовъ, имъвшей очень немногихъ послъдовате или всего въ какихъ-вибудь 20 приходахъ.

И поэтому, намъ кажется, что правительство не вызоветь никакихъ нареканій, если внесеть въ Думу докладъ о дарованіи англиканскому испов'єданію въ Россіи правъ церкви со всіми проистекающими отсюда для государства посл'єдствіями. И едва ли можно сомн'єваться, что епископъ Ингрэмъ для этой ціли и прі зжалъ въ Россію.

A.

# ОБЗОРЪ ЛЕЧАТИ.

#### Ходячая ошибка.

Въ Церковномъ Въстникъ, органъ С.-Петер. Духовной академіи, находимъ интересную статью, посвященную журналу Церковъ. Статья эта любопытна, главнымъ образомъ, по обилію разбросанныхъ въ ней ходячихъ ошибокъ, которые считаются истинами только потому, что старообрядчество продолжаетъ изучаться съ точки эрънія обличительнаго богословія и по учебникамъ такихъ ученыхъ, какъ г. Субботинъ. Почтенной редакціи Церк. Въсти. не нравится почему-то,

что нашъ журналъ поставилъ своей цълью объединить старообрядчество и уяснить его значеніе.

Въ передовыхъ строкахъ, выясняющихъ вадачи журнала, редакція ваявляеть, что ея ціль—стремиться къ полнійшему объединенію старообрядчества въ одну единомысленную церковную семью, содійствовать его упроченію и распространенію, ващить отъ обвиненій, выясненію его смысла и вначенія. Словомъ—передъ нами боевом конфессіональный журналь, который ублождень въ непограмимости своей вторы и сремится отстанвать ее во всіхъ отношеніяхъ.

Разумъется, иначе и быть не можетъ. Величіе и цънность всякой въры и заключаются въ томъ,

что последователи уотждены въ ея непогрешимости и готовы отстаивать ее не только на страницахъ журнала, но и въ мученіяхъ. Христіанство потому такъ быстро и завоевало міръ, что первые его мученики не держались взглядовъ Церк. Въстника. Непреоборимымъ убежденіемъ въ правоте своего исповеданія были живы въ теченіе вековъ и старообрядцы. Впрочемъ, чемъ жива и живетъ старообрядцы. Впрочемъ, чемъ жива и живетъ старообрядческая Церковь, Церк. Въстн. совершенно не понимаетъ.

Что же это ва особая віра и особая церковь? Что ее отличаеть отъ церкви православной? Можеть быть догнаты и каноны? Нівть: только обряды. И задача укрівнить, ващитить и осмыслить обособленное существованіе этой церкви, наряду съ церковью, привнающею тіз же догиаты и каноны, сводится собственно къ тому, чтобы укріпнть, ващитить и осмыслить эти обряды, какт существенній шую черту, бевусловно разділяющую двіз церкви и налагающую пятно еретичества на одну и печать правовірія на другую. Повидимому, вадача трудно разрішимая для вдраваго смысла и искренняго чувства. Отождествить обреды съ догматами!

Никто изъ старообрядцевъ и не отождествляетъ обрядовъ съ догиатами. Но редакція Дерк. Въсти. забываетъ, что кромъ обрядовъ и догматовъ церкви могутъ отличаться между собой другими важными особенностями церковнаго строя, которыя ни въ понятіе догмата, ни въ понятіе обряда не входятъ и тъмъ не менъе являются неотъемлемымъ признакомъ извъстной церкви, препятствующимъ ей объединиться съ другой, сходной по догматамъ.

Возьменъ для примъра старо - католическую перковь. Въ началь 70-хъ годовъ, прошлаго въка, когда старо-католическое движение еще не оформилось, развъ было какое-нибудь догиатическое разномыслие между старо-католиками и римской

церковью? Ръшительно никакого.

Но послѣ ватиканскаго собора въ 75 году, когда былъ установленъ догматъ папской непогрѣшимости, старо-католичество уже обособилось въ перковь, и постепенно обособленіе это пошло дальше отрицанія догмата о непогрѣшимости. Точно также и старообрядчество. Прежде всего раздѣленіе произошло вовсе не изъ-за обряда. Вопросъ о двуперстіи — не обрядовый вопросъ. Исправленіе богослужебныхъ книгъ — тоже не обряды. Но допустимъ, что эти вопросы въ глазахъ Церк. Въсин. имѣютъ такое-же внѣшнее значеніе, какъ и обряды. Мы, люди исторической перспективы, должны отнестись къ защитни-камъ ихъ съ великимъ уваженіемъ.

Представииъ себъ, что въ данное время сунодъ подъ вліяніемъ римскаго папы заклеймялъбы особой грамотой триперстное знаменіе креста и предложилъ-бы своимъ чадамъ знаменоваться всей пятерней. Воображаемъ себъ негодованіе русскаго народа! Да, въроятно, и Церк. Въсти. примкнулъ бы къ этому негодованію и, сбросивши съ себя личину равнодушія къ обрядности, предпринялъ-бы—навърное! — рядъ научно-богословныхъ изысканій противъ пятерни и въ защиту триперстія! т.-е., иначе говоря, дълалъ бы тоже самое, что дълали старообрядцы—наши предки. Нарисуемъ ихъ душевное состояніе. Сотни въковъ русскіе люди творили крестное знаменіе двуперстно. Такъ молились прославленные угодники Божін, св. Сергій Радонежскій, и другіе мученики и печальники земли русской, такъ молились цари, такъ завъщали молиться и соборы русскіе. Но вотъ приходить нъкій отъ мордвы именемъ Никонъ и говорить:—«Это неправильно. Вотъ какъ надо молиться: щепотью»:

Ему возражають: «Но иначе молились мы

искони, иначе молились наши святые».

 Святые? Ничего не значитъ; у насъ тоже будутъ святые, которые опорочатъ ваше двуперстіе.

— Но соборы?

 И соборы ничего не значатъ: мы создадимъ свои соборы, которые проклянутъ ваши

соборы.

И дъйствительно: вскоръ появляется «святой» (Дмитрій Ростовскій), который авторитетно называетъ двуперстіе «армянскимъ кукишемъ». Созывается соборъ, который возводитъ хулу и проклинаетъ всъхъ, кто знаменуется двуперстно... въ томъ числъ и святыхъ: Сергія Радонежскаго, св. Филиппа и многихъ другихъ.

Какое впечатление все эти среформы должны были произвести на людей, оставшихся върными канонамъ древней русской Церкви? Самое глубокое. Началось съ обряда, но кончилось серьезнымъ духовнымъ переворотомъ. Никонъ опорочилъ святительскій авторитетъ древней Церкви, осквернилъ каноничность и значение соборнаго начала, низвелъ церковь до служебной роли свътской власти. Въ церковный строй былъ внесенъ элементъ свътскаго политиканства; съ учрежденіемъ сунода, всѣ эти реформы уже стали непріемлемыми для старообрядцевъ не потому только, что онъ противны были старому обряду, а и потому, что онъ пошли въ разръзъ съ соборнымъ началомъ Церкви, которому старообрядцы остались върными.

Вотъ одно изъ существенныхъ отличій, раздъ-

ляющихъ нынъ двъ русскихъ церкви.

вопросъ этотъ большой и въ краткой замъткъ его немыслимо представить во всей полнотъ и глубинъ; мы намъчаемъ только грани, отъ которыхъ надо исходить.

Философія исторіи старообрядчества еще не написана, но тімъ боліве досадно, что богословы нашихъ журналовъ продолжають пользоваться старыми учебниками и повторяють поэтому старыя ходячія ощибки.

Что касается ссылки *Церк. Въст.* на здравый смыслъ и невозможность осмыслить обряды, то пусть редакція почтеннаго журнала прочтеть последній выпускъ лекцій проф. Ключевскаго по исторіи. Тамъ ова найдетъ прекрасный для себя ответъ.

#### О примиреніи.

Въ то время какъ *Церк. Въсти*. твердитъ объ отсутствій коренныхъ отличій между Церковью старообрядческой и господствующей, и которые офиціальные представители послідней продолжають походъ противъ старообрядчества.

Вотъ что рекомендуетъ въ своемъ отзывъ суноду ставропольскій архіерей Агафодоръ:

Пусть старообрядчество и расколь признають ложность своихъ върованій и съ покаявіемъ придуть въ церковь Божію.

Что на это возразить *Церк. Въсти.*? И какъ долженъ себя держать нашъ журналъ по отношенію къ людянъ, совътующинъ признать старообрядцанъ «ложность» ихъ върованій.

А вотъ передъ нами новый номеръ сунодальныхъ Церк. Въдомостей съ новой статьей г. А. Волынца и тоже противъ старообрядчества. Правда, г. Волынецъ сбавилъ свой тонъ; онъ уже допускаетъ, что старообрядцамъ можетъ быть дано справо исповъдыванія стараго обряда», но все же боится ссоблазна» и отъ этого.

Противъ свободы исповъданія стараго обряда никто не возстаєть, —говорить онъ, — и возставать противъ нея нътъ надобности. Но и православіе должно быть свободно, и свободу его отъ покушеній старообрядчества нужно отстоять.

Такимъ образомъ, г. Волынецъ серьезно убъжденъ, что старообрядцы добиваются «исповъдывать» старый обрядъ. Какъ это можно слълать,—одинъ Волынецъ знаетъ, да и то едва-ли.

Очевидно, все это фразы и, очевидно, гг. Волынцы прекрасно понимають, что отъ проповъди обряда никакой опасности сунодальной церкви не предвидится. Ясно, они боятся другого, что и выразиль въ своемъ отзывъ о соборъ упомянутый выше епископъ Агафодоръ.

По слованъ Рус. Сл.,

онъ предсказываетъ предстоящему собору, что «старообрядцы провозгласятъ ложность св. церкви, и произойдетъ тогда еще большій соблазнъ, и будетъ последняя лесть хуже первой».

Старообрядцы, разумѣется, и не думаютъ быть участниками предполагаемаго собора господствующей деркви, но очень возможно, что многіе изъ мірянъ и духовенства послѣдней займутся просмотромъ «никоновскихъ дѣяній»,—этого и боятся гг. Водынцы.

#### Политика и церковь.

Вопросомъ о политикъ въ господствующей церкви и о томъ, въ какомъ отношеніи стоятъ на Руси свътская и духовная власти, занялся г. Рославлевъ въ С.-Пет. Въд.

Насколько современное положеніе православной церкви, а съ нимъ и всего духовнаго облика русскаго народа находится въ связи съ борьбой Петра противъ патріаршей власти и съ мѣрами, имъ принятыми для устраненія церковнаго вліянія на политику,—настолько будущее положеніе православной церкви и грядущее взаимоотношеніе духовнаго и свѣтскаго началъ станутъ въ неразрывную связь съ цѣпью переживаемыхъ событій, какъ ви кажутся они намъ порой малыми, смѣшными и анекдотичными. Юродивые выкрики Иліодора, как іи лукавое краснорѣчіе отца Восторгова—ввенья этой цѣпи: то мутнаго цвѣта и безобразныя, то ярко-блестяшія и стройныя. Исторію нашихъ дней творять не одни Милюковы, Гучковы, Бобринскіе и Пуришкевичи, но и, главнымъ образомъ, Гермогены, Восторговы и Пліодоры.

Справедливо замѣчая, что римскій и восточный клерикализмъ стали очень похожи другъ на друга, авторъ видитъ между ними и существенное различіе—въ отношеніи къ свѣтской власти.

Нашъ нео-византійскій клерикализиъ имість своей показной цілью просочить світскую жизнь духовнымъ началомъ, освятить культуру и политику. На самомъ же ділів, веліздетвіе низкаго культурнаго развитія представителей нашего духовенства, а главнос—слабыхъ устоевъ віры въ самомъ духовенстві, благоролная ціль эта выродилась въ ніжое духовное самоуправство, въ віжій церковный карьеризмъ, гдів духовное начало просачивается світскимъ, гдів пытаются окультурить религію опутать ее яркими ціпями политики. Какъ въ світскомъ быту, такъ и въ духовномъ доминирующее вліяніе пріобріла протекція, только въ первомъ ищуть протекціи вліятельныхъ лицъ, а во второмъ—уповають на бога.

#### О церковномъ соборъ.

Отмѣчая слова митр. Антонія, сказанныя думской церковной комиссіи по поводу церковнаго собора, Р. Сл. пишетъ:

Уклончивость ответа въ связи съ начавшимся обсужденіемъ въ нъдрахъ сунода, бевъ всякаго участія суборныхъ представителей, конечно, – цълаго ряда реформь въ области приходской, миссіонерской и духовно-учеоной дъятельности, едва ли можетъ успоконтельно подъйствовать на все слон общества, внутренно не порвавшіе еще свяви съ церковью. Відь, отвіть митрополита быль данъ не какой нибудь группъ «заинтересованныхъ лицъ, а народнымъ избранникамъ, въ лицъ которыхъ вся върующая Россія обращалась съ вопросомъ: когда будетъ созванъ соборъ. И на этотъ вопросъ авторитетнымъ лицомъ данъ веопред тленный, явно уклончивый ответь, отнюдь не могущій содействонать водворенію этого мира въ церковной жизни, отсутствіе котораго выставляется нъкоторыми јерархами, какъ причина задержки въ созывъ собора.

Бирже. Втод. опредъленно высказываются, что соборъ следуетъ считать отсроченнымъ. И въ этомъ видятъ крупную ошибку «православныхъ» іерарховъ.

Созывъ собора, — говорить газета, — во всякомъ случав, быль бы живымъ и живительнымъ актомъ, способнымъ важечь вопросъ о церкви, сейчасъ не встръчающій въсвътскомъ обществів ничего, кромів крайняго и удручающаго индифферентизма.

Быль бы, по крайней мірів, поставлень діагнозь серіезной бользни. Было бы, по крайней мірів, сказано объ этомъ вслухъ, въ самые далекіе углы. Быль бы, словомъ, въ церковной области исполнена та миссія, которую двів наши первыя Думы исполнили въ области жизни политической. Авторитетныя уста бросили бы въ сознаніе страны заявленіе, что далеко не все и въ этомъ дівлів обстоить благополучно.

Что руководить этою отсрочкою и что сю достигается? Боязнь раскола, реформаціи, бури? Боязнь опаснаго времени? «Пусть пройдеть брожевіе,—тогда соберемся?» То соображеніе, которое заставляеть выжидать съ льченісмъ въ нъкоторыхъ бользняхъ?

Но административная имсль попадаеть вдёсь въ догическій кругъ. Соборъ будеть созвавъ, когда будеть достигнуто коть относительное успокоеніе умовъ. Но успокоеніе вовножно только путемъ собора.

Соборъ не долженъ ждать вулканическихъ явленій въ

жизни церкви.

Каковъ бы ни былъ соборъ,—самая идея его, самый принципъ соборнаго всенароднаго совътничества самъ по себъ внесь бы ободрение и въру.

Но эти благія разсужденія, совершенно правильныя и понятныя, едва ли помогуть дізлу.



# Старообрядческая жизнь.

## Въ думской старообрядческой комиссіи.

Въ засъданіять комиссін по дъламъ старообрядцевъ присутствують представители министерства внутренняхъ дёль Крыжановскій и Арбузовъ. Крыжановскій протестоваль какъ противъ предоставленія старообрядцамъ права пропаганды, такъ и противъ введенія въ законопроектъ о старообрядческихъ общинахъ приитчанія, допускающаго періодическіе сътады старообрадцевъ. Тъмъ не менъе комиссія сохранила и примъчаніе, и предоставленіе старообрядцамъ права пропаганды. Сегодня разсматривался вопросъ о постройка старообридческихъ храмовъ: должны ли эти постройки производиться явочнымъ или разрѣшительнымъ порядкомъ п кому должна принадлежать иниціатива, — старообрядческих общинамъ или частному лицу. Комиссія постановила, что храмы, назначенные для общиннаго богослуженія, должны строяться по иниціативъ общинъ, всъ же остальные молитвенные дома будуть строиться по напративь частных лиць.

Довладчивъ В. А. Караудовъ предлагалъ измѣнить 4-ю статью законопроекта въ томъ смыслѣ, чтобы, при наличности постановленія общины и соблюденіи строительнаго устава, выдача разрѣшенія на постройку грама или молитвеннаго дома была для губернатора обязательной, но протявъ этого возражали товарищъ министра внутреннихъ дѣлъ Крыжановскій, епископъ Евлогій, представитель сунода Роговичъ и др. Предложеніе довладчива было, къ сожалѣнію, отвергнуто, и оставлена редакція министерская, устанавливающая право губернатора разрѣшать или отказывать въ постройкѣ храмовъ. Ст. 5-я измѣнена въ томъ смыслѣ, что послѣ закрытія какой-либо общины имущество ея переходить не къ правительству, а къ ближайшей вѣроисповѣдной общинѣ того же толка.

#### Льгота общинамъ.

Министръ внутреннихъ дёлъ вошелъ въ советь министровъ съ представлениемъ о предоставлении, въ заководательномъ порядке, старообрядческимъ и сектантскимъ общинамъ, признающимъ духовныхъ лицъ и образованнымъ и действующимъ на основании именного высочайнаго указа 17 октября 1906 года, права льготной пересылки корреспонденцій, за присвоенною означенных обществамъ печатью, наравить съ учрежденіями, упомянутыми въ пункта ст. 4, отд. 1, закона 1 іюня 1905 года.

#### О зарубежныхъ старообрядцахъ.

Совътъ министровъ заслушалъ дъло о разръщени пребывающимъ за границею старообрядцамъ переселяться на казенныя зсмли въ Сибпрь, съ предоставленіемъ имъ права иступать въ русское подданство безъ соблюденія требованія закона о предварительномъ истеченіи пяти лъть со времени водворенія въ имперіи.

#### Общее собраніе духовенства и мірянъ въ Москвъ.

Въ настоящее время старообрядцы всей Россіи и особевно Москвы съ особымъ ввиманіемъ следять за ходомъ работъ въ думской старообрядческой комиссін, въ которой нын'в разсматривается законопроекть о старообрядческих общинахъ. Они опасаются, накъ бы не ваградили старообрядчество такинь закономъ, который будеть для него стеснителень и совсемь непріемлемь, Вподив довфраясь благожелательности дуиской комиссіи и самой Государств. Думъ, представители московскаго старообрядчества однако решили еще разъ подвергнуть разсмотренію министерскій законопроекть виссте съ своимъ духовенствомъ, чтобы сообща проверить и оценать свои пожелавія, дополненія и изжіневія, внесенныя въ законопроектъ. Съ этой целію состовлось собраніе въ Москвъ, въ правленіи т-ва М. С. Кузнецова, 22 февраля. На собравів участвовало 17 духовныхъ лицъ гор. Москвы во главъ съ епископомъ рязанскимъ Александромъ и 15 представителей московскихъ старообрядческихъ приходовъ и совъта всероссійскаго сътзда старообрядцевъ.

Председателень собранів единогласно быль избрань И. И. Рябушинскій.

Владыка Александръ обратился къ собранию съ слъдующей ръчью:

#### Отцы и братія!

Вамъ, конечно, навъстно, что въ Гос. Думъ образонава "старообр. комиссія", которая разсматриваеть внесенный м. в. д. законопроекть "о старообр общинахъ".

Въ скоромъ времени эта комиссія внесеть свой до-

кладъ по этому законопроекту въ Гос. Думу.

Моменть этотъ весьма важенъ для насъ. Законопроскть, по разсмотрения Г. Д. и Г. Советомъ, по утвержденін государемъ, сделается закономъ, изменить который можно будеть не иначе, какъ только тыть же порядкомъ, т.-е. черезъ Г. Д. и Г. Совъть и по утвержденія государя.

Поэтому необходимо тщательно разсмотръть и обсудать статьи этого законопроекта, чтобы вивсто "свободы вероисповеданія и отправленія молитва и дуговныхъ требъ" не связать себя на многіе годы-какъ бы нертиними узами - въкоторыми статьями.

Для этого-то важнаго дъла им и собрались сюда.

Но прежде, чемъ приступить къ разсмотрению статей сказаннаго законопроекта, я считаю полезнымъ высказать предъ вами нашъ съ артіепископомъ Іоанномъ, общій взглядь на "свободу втрованія и сонершенія молитвъ по веленіямъ (нашей) совъсти", "обезпечить" каковыя за каждымъ подданнымъ государь императоръ "всегда имълъ сердечное стремленіе", какъ выражено въ высочайшемъ указъ 17 апр. 1905 г.

Послъ обнародованія этого указа "объ укръпленіи началъ въротерпиности" им, старообрядцы, вздохнули свободно.

Витесто скроиныхъ — въ видъ жилыхъ помещения молитвенныхъ домовъ мы стали строить великолепные граны и колокольни. До указа ны не могли въ облаченін даже проводить до могилы покойника, посл'є стали совершать торжественные крествые ходы, съ колокольнымъ звономъ, при участін многочисленнаго (въ облаченіяхъ) духовенства и пъвчихъ. Священники наши свободно присоединяють всихъ приходящихъ къ нашей св. Церкви: свободно, безъ формальностей, но при соблюденів каноновъ церковныхъ, крестили и вѣнчали всѣхъ и отовсюду приходящихъ къ намъ.

Но внутренняя наша религіозная жизнь и до указа 17 впрвля не была связана. Наши христівне свободно, съ благословенія своего епископа, объединялись въ религіозныя общества: приходы сообща избирали достойныхъ кандидатовъ на священныя степени, въ которыя и посвящались и отъ которыхъ увольнялись каноническимъ порядкомъ, въ силу решеній епископа вли собора. Канонически посвященные приходскіе священники и епарх. епископы, имън "ставленную грамоту". пользовались не только въ своихъ приходахъ и епархіяхъ, но и въ другитъ принадлежащею ихъ сану честію и правомъ совершения богослужения и требъ, при соблюдении только правиль св. Церкви. Всв дела церковно-общественныя обсуждались и решались при деятельном вкъ участів.

Ежегодно, а иногда и дважды въ годъ, епископы ваши вивств съ уполномоченными отъ общества священниками и гражданами собирались на соборы для ръшения своихъ церковныхъ и религіозныхъ дълъ.

Воть та "свобода върованія и совершевія религіозвыхъ требъ", какая выработалась "по вельнію нашей совъсти" самою нашею церковною жизнію, на основанів правиль св. Церкви, и какан должна быть "обсыпечена" за нами, какъ върноподданными своего царя, законодательнымъ порядкомъ.

Воть тв задачи, къ обсуждению и решению которых. я благословляю васъ, отцы и братія, приступить. Постарайтесь безпристраство, не преследуя личныхъ, сословныхъ и партійныхъ интересовъ, во братски, въ духи мира и любии обсудить этотъ законопроектъ: примите и, по мъръ надобности, уясните статьи полезныя и необходимыя; укажите и отклоните статьи излишийя и вредныя, могущія связать какъ набшнюю, такъ и внутреннюю нашу религіозную жизнь".

Послів різчи вл. Александра было, по его предложевію, заслушано недавно объявленное председателю совета Вогородской общины разъяснение московского губерискато правленія, посл'ядовавшее на ния богородскаго исправ-HHKA.

По разъяснению губерискаго правления, старообрядческій священникъ можеть совершать требы только въ своей общинъ и лишь надъ тами лицами, которыя приняты въ эту общину. Собраніе установило, что это разъяснение стоить въ прямомъ противорфчи съ закономъ 17 октября 1906 года (см. стт. 3 в 44) в поэтому ве для кого необязательно.

Затемъ после речи свящ. о. Авива Бородина, отрицательно относящагося къ законопроекту о старообрядческихъ общинахъ, и объясненій М. И. Брилліантова, О. Е. Мельникова, Г. В. Конюкова и II. II. Рябушинскаго, было приступлено къ разсмотренію техь статей, которыя казались более опасными для старообрядчества. Прежде всего было обращено внимание на ст. 5, вызываншую и на съжидахъ опасеніе и предложенную ими къ отытьнъ. По этой статьъ, имущество общины, если ему не будеть установлено назначение общинъ собраниемъ, поступаеть въ въдъніе правительства для употребленія на благотворительныя цвлн.

На собранів было выяснево, что совершенно отвівнть эту статью нельзя, нбо отмина эта не оградить цилостя имущества, такъ какъ правительство и безъ сей статьи им веть право распорядиться темъ имуществомъ, которому не дано никакого назначенія его владівльцами. Посль долгаго обсужденія этой статьи было признаво необходимымъ ее редактировать такъ, чтобы и по закрытін общины, были предоставлены ей всѣ способы распорядиться своимъ имуществомъ и только въ крайнемъ случать, если по какимъ-либо чрезвычайнымъ обстоятельствамъ не можетъ состояться это распоряженіе, имущество поступало бы въ ведение или состаней общины того же согласія, или въ распоряженіе всероссійскаго събзда старообрядцевъ, если община была объединена со съвздомъ.

6-я статья была принята въ той редакців, которую выработаль совъть всероссійскаго събада старообрядцевь, что за противозаконныя действія членовъ общины отвъчаеть не община, а лишь виновныя въ преступлени

Г. В. Конюковымъ было обращено внимание на статью 4-ю. По этой стать в старообрядцамъ предоставлиется сооружать храны лишь съ соблюдениеть техняческихъ требованій устава строительнаго. А между тімъ въ этомъ уставъ есть 105 ст., требующая для храмовъ имъть разрывъ отъ сосъдней межи въ 20 саж. Въ 10ромать, гай міста очень дороги, да и трудно такос общирное подыскать, это требованіе немыслимо выполнить. Рішено просить думскую комиссію установить для старообрядческих храмовъ такія же условія постройки, какія существують для обыкновенных зданій.

П. П. Рябушинскій предложиль вставить въ ст. 4-ю, что старообрядцамъ предоставляется право "перестранвать и возобновлять ислитвенныя зданія". Предложеніе это принято.

Было обращено вниманіе и на 2 п. 140 ст. устава строительнаго, гдв требуется наличность денежных средствъ на постройку молитвенныхъ зданій. Но вл. Александръ указалъ, что послів совіщанія представителей старообрядчества, бывшаго въ министерствіз 29 сентября 1906 г., совітомъ министровь это требованіе было устранено и въ законъ 17 октября оно уже не вошло; поэтому оно не представляется теперь обязательныхъ.

Дальнайшее разсмотрание статей министерского законопроекта отложено до 2-го марта, когда состоятся вторичное собрание и духовенства и мірянъ.

### Уклоненіе бывшаго священника В. Механикова.

Въ инссіонерской газеть Колоколъ было напечатано следующее сообщение тульскаго инссіонера о. Д. Холовова:

5-го сего февраля, съ разрѣшенія и благословенія вашего архицаєтыря, преосвященнаго Лаврентія, епископа тульскаго и бълевскаго, я въ своемъ единовърческомъ храмъ, въ присутствіи почетныхъ единовърчевъ и каеедральнаго протоіерея Александра Никаноровича Иванова, присоединилъ къ православію священних мъстваго старообрядческаго австрійскаго общества Василія Ивановича Механикова, который служилъ іереемъ здъсь въ Туль около 12 лътъ, а всего съященствовалъ у старообрядчевъ до 20 лътъ; этотъ человъкъ глубоко начитанъ въ священномъ и святостеческихъ писаніяхъ и, какъ извъстно, талантивый писатель въ старообрядческой литературъ.

Объ уклоненів о. Василія въ единовіріе навъ было нзивстно ранње этого сообщения, и мы ждали, что въ виссіонерской газеть объ этомъ факть будеть сообщено, какъ принято миссіонерами, особо крикливо, торжественно и побъдоносно, что будеть посвящено сему событію въсколько "боевыхъ" и "обличительныхъ" статей. Въдь раньше бывало инссіонеры трубили въ печати цілыми годами о присоединении къ себъ какого-нибудь безгравотваго Ивана или Петра. А какъ же о Механиковъ, "этомъ глубоко начитанномъ въ священномъ и святоотеческих писаніях человікі и талантивом писателъ" не сказать ликующаго слова! И, однако, обманувъ наши ожиданія, газета Колоколъ ограничилась только вышеприведеннымъ краткимъ сообщеніемъ, помъстивъ его на самой последней странице. И это пренебрежительносе отношение инссионеровъ къ новому своему собрату намъ показалось обиднымъ.

Мы, конечно, опечалены прискоронымъ фактомъ формальнаго присоединенія о. В. къ единовірію. Но, какь видно, и миссіонеры не собираются радоваться этому случаю! Въ чемъ же дело? Ни судить, ни упрекать о. Механикова им не беремся, не станеиъ разоблачать и причинь его перехода, онъ слишкомъ извъстны всъкъ жителямъ г. Тулы. Скажемъ лишь одно, будучи въ этомъ твердо увърены, что о. Василій ушель въ "православіе" не по убъжденію въ его истинести, а потому, что призналъ въ немъ возможнымъ всякое беззаконіе. "Духъ убо бодръ, а плоть немощна". Куда же съ такой плотью итти, какъ не въ сунодальную церковь. Лать 15 назадъ извъстный сенаторъ А. О. Кони, дълая въ правит. сенать заключение по дълу нъкоего Оедорова, обвинявшагося въ томъ, что, оставивъ въ старообрядчества свою законную жену, онъ въ "православін" женился на другой, сказаль, что подобные присоединенцы считають господствующую церковь не мъстомъ спасенія души, а домомъ разврата и поэтому они достойны сугубаго осужденія. Миссіонеры, очевидно, и не радуются столь цінному пріобрѣтенію, какъ о. Механиковъ, потому что фактомъ своего присоединенія къ господствующей церкви онъ лишь подтвердиль свое мижніе о ней, которое такъ основательно и уб'вдительно онъ высказываль въ своихъ сочиненіяхъ.

Ожидая въ Церкви старообрядческой заслуженнаго себъ наказанія, о. Василій поспъшиль самь снять съ себя священный санъ и въ началв января текущаго года заявиль о семъ письменно московскому архіепископу Іовену. Удевительно, что законныхъ, ни въ чемъ незапятванныхъ нашихъ святителей гг. миссіонеры всегда кощунствевно злословять "самозванцами", "лже-епископами", "лже-священниками", а человъка, снявшаго съ себя санъ, ниевуютъ "священникомъ" и, навърное, будутъ у него благословляться. Недавно къ никъ присоединился еще одинъ іерей старообрядческій Евстафій Сусалевъ, запрещенный епископомъ Иннокентіемъ нижегородскимъ за очень порочныя діла, и его миссіонеры такъ же, какъ и Механикова, величають "священникомъ". Сусалевъ въ письм'в на имя преосвященнаго Иннокентія сознался, что идеть въ никоніанство потому, что всть нечего. Онъ тоже, какъ видно, не лучшаго мития держится о господствующей церкви, чёмъ и В. И. Механиковъ Пожагуй можно в порадоваться, что такіе люди находять себъ пріють въ сунодальной церкви, которан, такимъ образомъ, въ глазахъ этихъ лицъ является въ родъ то богадъльни, то дома удовлетворенія плотскихъ желаній. Такіе люди достойны сожалінія.

### Извъстія и замътки.

#### Собесъдованіе съ миссіонерами.

Въ воскресенье, 2 марта, въ аудиторіи Сергієнской (въ Гогожской) церкви, въ Москвъ имъетъ быть собесъдованіе старообрядцевъ съ миссіонерами по вопросу: "Можно-ли признать имя "Іисусъ" произносимое господствующей церковью—еретическимъ". Со стороны старообрядцевъ выступитъ начетчикъ Д. С. Варакинз. Начало бесъды въ 6 часовъ вечера.



### Изъ жизки господствующаго и ихыхъ исповъдахій.

#### Aerasusaula pesariă.

Департаменть духовныхъ дель иностранныхъ исповъданій внесъ въ Гос. Думу законопроекть о легаливаціи религій. Согласно ваконопроекту, требуется прежде чамъ легализовать ту или мную религіонную общину, легаливовать ся въроучение.

#### Бюджетъ сунода.

Въ бюджетной комисти разсматривалась смъта сунода. Объясненія даваль оберь-прокурорь сунода Извольскій. Смъта оставлена безъ измъненій. Пренія велись, главнымъ образомъ, о тахъ пожеланіяхъ, которыя включила въ свой докладъ подкомиссія. Главивитія изъ этихъ пожеланій, следующія: 1) необходимо, чтобы всв архіерен получали одинаковое жалованье; 2) необходимо, чтобы всѣ расходы на вѣдомство православнаго исповъданія подлежали государственному контролю; 3) расходы на духовно-учебныя заведенія следуеть отнести целикомь на счеть казны, мъстныя же средства должны употребляться на мъствыя церковныя вужды; 4) остатки отъ смъты должны поступать въ государственное казначейство. а не въ спеціальныя средства. Извольскій возражаль, главнымъ образомъ, противъ распространенія контроля на смъты сунода. "Русскую церковь, — говорилъ онъ, - и безъ того обвиняють въ слишкомъ большомъ подчинении государству. Подчинение ея государственному контролю совершению отдасть ее во власть государства. Между твмъ церковь есть самостоятельный институть, долженствующій сохрапить свою самостоятельность". Противъ остальныхъ пожеланій Извольскій не возражаль.

#### Недовольство предобдателемъ церковной номиссіи.

Еп. Митрофанъ, какъ разсказывали въ кулуарахъ, подаль на имя председателя Государстенной Думы звявленіе, въ которомъ жалуется на дъйствія предсъдателя церковной комиссіи В. Н. Львова въ связи съ повздкой церковной комиссіи къ митрополиту Антонію. Какъ увъряють, заявленіе сдълано сътьмъ, чтобы добиться по этому вопросу преній въ Дум'в и вызвать перемъну лица, находящагося на посту предсъдателя церковной комиссіи.

#### Осуждение сунедомъ кикги Н. Морозова.

По докладу саратовскаго епископа Гермогена о необходимости запретить Н. А. Морозову читать лекціи объ апокалипсисъ, суводъ имълъ особое засъданіе, на которомъ подвергалъ критикъ книгу Морозова "Откровеніе въ грозв и бурв". Послв долгихъ преній признано, что книга Морозова вредна для православной церкви. Оберъ-прокуроръ представилъ полный разборъ книги и резолюцію сунода въ совъть министровъ. Со стороны свътской власти до сихъ поръ не последовало ответа.

#### Изъ мелечей архісрейской живии.

Г. Розанову опальный епископъ Антонинъ разсказалъ новый анекдоть изъ архіерейской жизни:

 Разъ два архіерея встрътились на ревизіи: одинъ ревизовалъ свою епархію и довхаль до края ен, гдъ протекала ръчка, а другой въ ето же время былъ на другомъ берегу ръчки, составлявшемъ уже его епархію. Архіерен, узнавъ о близости другь къ другу, обрадовались. Имъ захотвлось свидеться, но этого пельзя безъ разрешенія сунода. Тогда они пышли, каждый со своей стороны, на берегъ рачки и поклонились другь другу. Говорить нельзя, голоса не слышно. Переплыть на лодкъ, не разръщившись у сунода, нельзя. Такъ они покланялись и разоплись

#### Планы о.о. миссівноровъ.

Передъ отъездомъ изъ Петербурга митрополита московскаго состоялось открытіе учреждевнаго при сунодъ особаго совъщанія по дъламъ православной миссін. Членами совъщанія состоять 2 архіепископа, 4 епископа, ивсколько миссіонеровъ, чиновниковъ сунода, во главъ съ товарищемъ оберъ-прокурора Ро-

говичемъ, протојерей Восторговъ и др.

Открывая совъщаніе, предсъдатель его метрополить московскій Владиміръ сказаль річь, въ которой коснулся современнято состоянія дъла миссіи. По его словамъ, послъ дарованія въроисповъдной свободы вакономъ 17 апръля 1905 года православные стали колебаться въ своей въръ, и религіозныя заблужденія проявились съ особенной силой. Свобода совъсти и въротерпимость поняты неправильно и проводятся въ жизнь невърно, какъ свобода вла. По мивнію митрополита, въротерпимость должна выражаться только въ снисхождении къ инославнымъ исповъдавіямъ со стороны русской православной власти. Вз поняти въротерпиности нътз признаковъ свободы пропаганды въ поношение и ущербъгосподствующей церкви. Между темъ, такан пропаганда сейчасъ идеть вполнъ открыто. Совъщаніе должно обратить на это особое вниманіе.

#### Миллівиное пожертвованіе суноду.

Скончавшійся въ прошломъ году, въ февраль, благотворитель генераль-мајоръ И. Ф. Терещенко по духовному завъщанию отказаль до 300.000 рублей въ различные монастыри, храмы. Остальной капиталь быль вавъшанъ въ распоряжение сунода на устройство храмовъ въ Сибири, преимущественно въ техъ местахъ, которыя отводятся правительствомъ для переселенцевъ. На устройство каждаго храма, согласно волъ завъщателя, должна быть ассигнована сумма изъ означеннаго капитада не болъе 5,000 рублей.

Въ настоящее время душеприказчиками почившаго оконченъ подсчеть всехъ капиталовъ, которые, въ силу духовнаго вавъщанія, должны быть отославы въ сунодъ. Денегь оказалось одинъ милліонъ шестьсоть тысячь руб-

лей, которые и отосланы въ сунодъ.





# мірская жизнь.

### Обзоръ событій.

(Оъ 23 по 29 февраля).

- Объявлены, взамънъ военнаго положенія, въ состояніи чрезвычайной охраны увзды: Курганскій, Ишимскій, Токалинскій, Тобольскій и Тюменскій.
- Совъть министровь продлиль на 1908 годъ дъйствін пременныхъ правиль 10 марта 1906 г. о порядків переселенія за Ураль и къ числу заселнемыхъ районовь отнесъ Уральскую область, разъяснивъ при втомъ, что каждый одиночный ходокъ можеть зачислить вемлю не болве какъ для 3-хъ семой, а ходоки, отправляемые группами населенія, не больо какт. для 10 сем.
- Совъть министровъ призналъ желательными обънити, русскую часть Сахалина свободной для переселенія.
- Въ "Собраніи Узаконевій" опубликовано о предоставлевін нам'єстнику на Кавказ'є особыхъ полномочій въ отношенін всего торговаго флота, планающаго по Каспійскому морю, хотя бы и вн'є преділонъ Кавказскаго нам'єстничества.
- При суводъ образовано, подъ предсъдательствомъ московскаго митрополнта Владиміра, особое совъщаніе по дъламъ "праносланной" мисеіи, которое должно выработать мітропрінтія для болье широкаго развитія дъятельности "праносланныхъ" мисеіонеровь.
- По слукамъ, участники портъ-артурскаго процессв генералы Фокъ, Рейсъ и Смирновъ получаютъ назначенія.
- Текущей весной решено допустить къ государственнымъ экоаменамъ при петербургскомъ университетъ женщинъ-юристовъ, окончившихъ въ Парижъ.
- Министерство путей сообщевія получило обширвое донесеніе начальника Сибирской жел. дор., характеризующее печальное положеніе дороги По пекамы къ казяв за зимніе м'всяцы придетен заплатить около 13 милл. руб.
- Дъло о выборгекомъ возваніи въ кассаціонномъ порядкъ будетъ слушаться въ собраніи уголовнаго департамента сената.
- Быв. свящ. Григ. Петрову предложено устроить свои дёла въ 2 дня и покинуть Петербургъ, нъ противномъ случай онъ будетъ высланъ этапнымъ порядкомъ. Одновременно съ него взята подписка, что онъ не будетъ впредъ именоваться священникомъ и носить священническую одежду.
- Извъстный Крушеванъ приговоренъ окружнымъ судомъ въ Кишиневъ, за клевету въ печати, къ 2 мъс. тюрьмы.
- Редакторъ Почаевскихъ Изепстій оштрафованъ на 500 руб. за статью іеромонаха Иліодора.

- Гл. совыть "союза русск. народа" ходатайствусть о недопущении сврейскихъ ділтей въ средне-учебным запеденія.
- Изъ Митаны сообщають, что въ Трудолинской нолости введено прогрессивное обложение; самые бъдные крестьяне оснобождены отъ мірскихъ сборовъ.
- Проживающіе въ Петербургі баптисты пристуцили къ постройкі своего собственнаго храма.
- Скончался профессоръ московскаго университета
   Александръ Инановичъ Чупровъ.
  - Запрылась Ирбитская ярмарка.
- Въ с Кочетовкъ Нижнедъвицкаго у. (Воронежск. губ.) произошло столкновеніе крестынъ со стражинками. 6 крестьинъ убито, 6—ранено.
- Совершено 25 вооруженныхъ нападеній, при чемъ убито 20 чел., равено 14, похищено на сумму свыше 380 тыс. р. Казнено 8 чел., вынесено 19 смертныхъ приговоровъ, назначено каторги по политическимъ дъламъ въ общей сложности 127 лътъ, дво-имъ—безсрочная каторга. Убито и ранено при арестахъ, преслъдованіяхъ и подавленіяхъ безпорядковъ 21 чел., убито крестьянскимъ самосудомъ 12.
- Въ засъдания Гос. Думы 27-го февраля министръиностр дълъ Извольскій познакомилъ съ положеніемъ дълъ на Дальнемъ Востокъ и съ отношеніями между Poccieli и Яполісії.
- Компесія по старообрядческими діламъ постановила, что храмы, назначенные для общиннаго богослуженія, должны строиться по иниціативт общинь, вст же остальные молитвенные дома—по почину частныхъ лицъ.
- Крестьянская группа рішила внести въ Гос. Думу новый избирательный законопроекть, такъ какта законъ 3-го іюня потерялъ силу за истеченісмъ за концаго срока для внесснія его въ Думу.

Персія. Возникли новые безпорядки нь разныхти мъстахъ страны. Въ Ширазъ прозошло кронавое столкновеніе.—Турки очистили Соуджбулакть.

Турція. Отознанъ турецкій посоль нь Тегерані, ил виду враждебнаго къ нему отношенія и угроль.

**Норвегія**. Въ Христівній задержанъ рабочій, шведъ, произведшій нѣсколько ружейныхъ выстрѣловъ вы окна дворца.

Соединенные Штаты. Изъ Чикаго решено выслать всёхъ изпестныхъ анархистовъ.

Франція. Правительство внесло въ палату требованіе дополнительнаго кредита въ 15 милл. фр. на военных операціи въ Марокко.

Китай. По поводу спущеннаго китайцами ипонежаго флага на пароходъ, Японія предъявила Китаю ультиматумъ. Китайцы хотя и извинились, но до сихъ поръне возвратили ни японекаго судна, ни товаровъ сънего.

При семъ № разсылается «Извѣщеніе» отъ старообрядческой типографіи церковно-славянскихт, книгъ А. В. Симакова.

Издатель А. И. Королевъ.



Редакторъ П. И. Завьяловъ.



# : Altaki

Наши права на проповідь. - Старообрядческій вопросъ, ст. члена Госуд. Думы М. Ермолаева.-VII вселенскій соборъ, какъ первообразъ старообрядческой Церкви.-- Церковь или секта?-- Интересный памятникъ христіанской старины. - Для чего пріважаль епископъ Ингремъ?-Обзоръ печати.-Старообрядческая жизнь, -- Уклоненіе В. Механикова, -- Изв'ястія и замътки.-Изъ жизни господствующаго и иныхъ исповъданій - Мірская жизнь. - Обзоръ событій. - Объячленія.

Рисунки къ стать ... Интересный памятникъ".

ЗА ОБЪЯВЛЕНІЯ ОТВЪЧАЕТЪ КОНТОРА журнала.

### объявленіе.

Вышли изъ печати и продаются следующія книги: 1) "учебникъ по закону Божію, составленный старообрядческимъ священникомъ, Г. Карабиновичемъ для старообрядческихъ училищъ", ц. 90 к.; 2) "правила 17 октября 1906 года, о старообрядческихъ общинахъ съ объясненісмъ", ц. 30 к. и 3) "Наше старообрядчество, его ближаннія задачи и основныя стремленія", ц. 20 к.

имъются на складъ у издателя

### М. ф. Ясашнова.

Москва, Ифмецкая ул., Посланниковъ пер., с. домъ.

# Ome pedakuiu.

Рукописи просять писать разборчиво и на одной сторонь листа.

#### Евгеній Ивановичъ Силинъ.

Москва, Старая площадь, у Ильинскихъ вор. **Телефонъ 97-45.** 

Иконы въ серебряныхъ, мъдныхъ и жемчужныхъ ризахъ. Кіоты, угольники, божницы, кресты, сосуды, лампады. Книги единовърческой и старообрядческой типографіи. Пріємъ заказовъ на иконы, ризы, хоругви, иконостасы и проч. церкови. утварь.

Прівзжій (старообрядець), ср. льть, оконч. курст. бух., наход. въ безвых. полож. Убъд прошу дать мъсто конт. или подх. зан. за скром. вознагражденіе. Согласенъ въ отъездъ. Имею лич. рекомендаціи.

Москва, Пятницкая ул., кофейный магазинъ Реттере, У. Суховъ.

#### КРЕСТЫ, ГЛАВЫ

и всевозможныя вещи для церкней и молитвенных в домовъ изъ мьди, жельза, алюминія, серебра и золота. Позолота "чрезъ огонь", на "мордань", подъ "кремень" и гальванически

ИСПОЛНЯЕТЪ МАСТЕРСКАЯ

#### TAPACOBA. ивана

Москва, Бахметьевская ул., спой дом в.



ФАБРИКАНТЫ ПАРЧЕВЫХЪ и ШЕЛКОВЫХЪ ИЗДБЛІЙ

Торговый домъ

"ФИЛИППА СЕМЕНОВИЧА

Москва, Ильивка, Верхніе Торговые ряды. Въ Харьковъ, Гостивный дворъ. Въ Нижегородской ярмаркъ, противъ главнаго дома, телефонъ № 25-40.

Фабрика, Николо-Ямская улица, собств. домъ. Телефонъ фабрики № 104-52.\*

Имъется большой выборъ парчевыхъ и шелковыхъ издълій исключительно собственваго производства, отъ самыхъ дешевыхъ и до самыхъ дорогихъ цвнъ, изъ которыхъ исполняются древнимъ покроемъ: фелони, епитрахили, пояса, поручи, воздухи, стихари діаконскіе, одежды на св. престолы, жертвенники, аналон, столики для благословенія хлібовь и подразники.

Принимаются заказы на архіерейскія облаченія, какъ-то: саккосы, епатрахили, пояса, набедренники, омофоры большіе и малые. Всевозможное шитво митръ, омофоровъ, поясовъ, поручей и воздуховъ по бархату

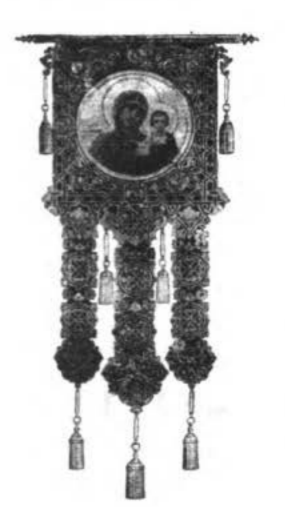
и глазету золотомъ или серебромъ 94 пробы.

Имьются готовыя: камилавки древняго покроя, бляхи древнія для поясовъ, пуговицы ризныя и поручныя, кресты ризные, шитые на картъ и ажурные 94 пробы и накладного серебра, всевозможные позументы, бахрома и кисти поясныя.

### ОТЪ КОНТОРЫ ЖУРНАЛА

"ЦЕРКОВЬ".

Вслѣдствіе большого спроса на журн. Церковь № 1-й журнала весь разошелся. Мы вынуждены были сдѣлать новый выпускъ № 1-го, который и будеть немедленно разосланъ всѣмъ годовымъ подписчикамъ, не получившимъ такового.



ФАБРИКАНТЪ

# И. А. ЖЕВЕРЖЕЕВЪ

С.-ПЕТЕРБУРГЪ,

Гостиный Дворъ, Перинная линія, № 5.

### Прейсъ-Курантъ

парчи, священническихъ и церковныхъ облаченій, всевозможной церковной утвари, образовъ, иконостасовъ и вообще всѣхъ церковныхъ предметовъ









За выставку



Бол. волотая



Зол. медаль 1896 г.









ФАБРИКАНТЫ ПАРЧЕВЫХЪ и ШЕЛКОВЫХЪ ИЗДБЛІЙ

#### Торговый домъ

ФИЛИППА СЕМЕНОВИЧА

### ІОНОВА С-вья

Москва, Ильинка, Верхніе Торговые ряды. Въ Харьковъ, Гостинный дворъ. Въ Нижегородской ярмаркъ, противъ Главнаго дома, телефонъ № 25-40.

Фабрика, Николо-Ямская улица, собств. домъ. Телефонъ фабрики No. 104-52.

Имъется большой выборъ парчевыхъ и шелковыхъ издълій исключительно собственняго производства, отъ самыхъ дешевыхъ и до самыхъ дорогихъ цвиъ, изъ которыхъ пополняются древнимъ покреемъ: фелони, епитрахили, пояса, поручи, воздухи, стихари діаконскіе, одежды на свв. престолы, жертвенники, аналои, столики для благословенія хлібовь и подризники.

Принимаются заказы на архіерейскія облаченія, какъ-то: саккосы, епатрахили, пояса, набедренники, омофоры большіе и малые. Всевозможное шитво митръ, омофоровъ, поясовъ, поручей и воздуховъ по бархату

и глазету золотомъ или серебромъ 94 пробы.

Имьются готовыя: камидавки древняго покроя, бляхи древнія для поясовъ, пуговицы ризныя и поручныя, кресты ризные, шитые на картъ и ажурные 94 пробы и накладного серебра, всевозможные позументы, бахрома и кисти поясныя.

#### Евгеній Ивановичъ Силинъ.

Москва, Старая площадь, у Ильинскихъ вор. **Телефонъ 97-45.** 

Иконы въ серебряныхъ, мъдныхъ и жемчужныхъ ризахъ. Кіоты, угольники, божницы, кресты, сосуды, лампады. Книги единовърческой и старообрядческой типографіи. Пріємъ заказовъ на иконы, ризы, хоругви, иконостасы и проч. церкови. утварь.

Прівзжій (старообрядець), ср. лать, оконч. курсь бух., наход. въ безвых. полож. Убад. прошу дать мѣсто конт. или подх. зан. за скром. вознагражденіе. Согласенъ въ отъездъ. Имею лич. рекомендаціи.

Москва, Пятницкая ул., кофейный магазинъ Реттере, У. Суховъ.

### торговый домъ

### H-ки П.С. Каптелина и К°,

MOCKBA.

Чисто-пчелино-восковыя свъчи бълыя и желтыя ручной работы.

Поставщики Московскаго Старообрядческаго Рогожскаго кладбища и другихъ старообрядческихъ общинъ.

#### Натуральный пчелиный воскъ.

СОБСТВЕННЫЕ ЗАВОДЫ.

#### Настоящее деревянное масло.

Контора и торговля у Иверской часовни, д. Историческаго Музея.

### объявленіе.

Вышли изъ печати и продаются следующія книги: 1) "учебникъ по закону Божію, составленный старообрядческимъ священникомъ, Г. Карабиновичемъ для старообрядческихъ училищъ", ц. 90 к.; 2) "правила 17 октября 1906 года, о старообрядческихъ общинахъ съ объясненіемъ", ц. 30 к. и 3) "Наше старообрядчество, его ближайшія задачи и основныя стремленія", ц. 20 к.

имъются на складъ у издателя

### М. ф. Ясашнова.

Москва, Нъмецкая ул., Посланниковъ пер., с. домъ.

### ОБЪЯВЛЕНІЕ

ОТЪ СТАРООБРЯДЧЕСКОЙ ТИПОГРАФІИ ЦЕРКОВНО-СЛАВЯНСКИКЪ ННИГЪ.

ВЪ УРАЛЬСКЪ.

ОТПЕЧАТАНА ВЪ ДВЪ КРАСКИ УЧЕБНАЯ ПСАЛТЫРЬ для училищь СЪ ПРИЛОЖЕНІЕМЪ ТРЕХЪ КАНОНОВЪ ВЪ 1/8 ЛИСТА.

Продается въ кожаномъ переплеть I р. 80 к., въ коленкоровомъ-I р. 60 к. БЕЗЪ ПЕРЕСЫЛКИ.

Выписывающіе 10 экземпляровъ за пересылку не платять.

Въ МОСКВЪ можно получать у Евгенія Ивановича СИ-ЛИНА, Ильинскія ворота.

Digitized by Google

Original from UNIVERSITY OF CALIFORNIA