годъ изданія первый.



выходитъ еженедъльно.

подписная цена:

» місяць..... » 50 » Объявленія печатаются послі текста— 80 коп. за строку петита.

АДРЕСЪ РЕДАКЦІИ » НОНТОРЫ:

Москва, Биржевая площадь, домъ т-ва Рябушинскихъ. Телефонъ 204-48.

За перемвну вдреся уплачивается 25 коп.

Редакція открыта ежедневно, кром'в воскресныхъ и праздничныхъ дней, отъ 10 до 6 час. вечера

Редакторъ принимаетъ въ понедвлъникъ и среду отъ 12 до 2 час дня

Рукописи, присланныя безъ обозначенія условій, считаются *безплатичными*; не принятыя къ печати сохраняются два місяца и затімъ уничтожаются; обратно пересылаются только по уплаті стоимости пересылки.

#### CBSTLL

ІЮ НЬ.

Воскресенье, 8: Св. великомуч. Өеодора Стратилата; обрътение мощей свв. благовърныхъ княвей: Василія и Константина, ярославскихъ чудотворцевъ.

Понедльника, 9: Иже во святых отца нашего Кирилла, архіепископа александрійскаго; преставленіе преподобнаго отца нашего Кирилла игумена, бізлоозерскаго чудотворца.

Вторника, 10: Св. священномуч. Тимофея, епископа прусскаго.

Среда, 11: Свв. апостолъ Варволомея и Варнавы.

**Четвергъ**, 12: Преп. отца нашего Онуфрія Великаго, преп. отца нашего Петра Аоонскаго.

Пятница, 13: Св. муч. Акулины; иже во святых отца нашего Трифилія, епископа Ленкусійскаго; преп. отца нашего Андроника, игумена обители Всемилостиваго Спаса, иже на Москвъ ръцъ Яузъ.

Суббота, 14: Св. пророка Елисея; иже во святыхъ отца нашего Менодія, патріарха Константина града.

Части мощей св. великомуч. Өеодора Стратилата, св. апостола Вареоломея и св. Петра Аеонскаго находятся въ Покровскомъ храмъ Рогожскаго кладбища.

## Къ случаю въ думской комиссіи.

Думское духовенство господствующей церкви, во глав в съ епископомъ Митрофаномъ, сделало новую попытку опорочить, затормозить, свести на-нетъ, Высочайше акты о свободе вероисповеданія. Какъ известно, большинство членовъ думской вероисповедной комиссіи составилось въ пользу законопроектовъ правительства по вероисповеднымъ деламъ. Законопроекты эти, хотя и несовершенные, но по существу благожелательные и либеральные, принимаются комиссіей съ небольшими исправленіями, но далеко не въ смысле пожеланій реакціоннаго духовенства въ Думе. И вотъ епископъ Митрофанъ, видя крушеніе своихъ вожделеній, придумалъ съ целью измененія соотношенія силъ въ комиссіи стратегическій

пріємъ: онъ внесъ въ Думу предложеніе объ увеличеніи состава въроисповъдной комиссіи еще З членами изъ числа депутатовъ-крестьянъ. Епископъ Митрофанъ откровенно мотивировалъ это предложеніе тъмъ, что интересы "православія" требують, чтобы на сторонъ епископа и его единомышленниковъ было большинство членовъ комиссіи,—иначе-де церковь погибнеть.

Дума не пошла на этотъ пріемъ и откловила предложеніе епископа Митрофана по чисто формальнымъ соображеніямъ, но, разумѣется, Думой руководили въ данномъ случать не одни только формальныя соображенія. Дума посмотрѣла на вопросъ шире и глубже, проявивъ въ своемъ рѣшеніи и государственную мудрость и почтительное отношеніе къ церкви и православію, якобы ващищаємымъ, а въ дійствительности роняємымъ гг. думскими черноризцами. Въ самомъ ділів: ужели спископъ Митрофанъ искренне думаєть, что онъ защитилъ величіє православія, поставивъ участь его въ зависимость отъ увеличенія комиссія на 8 новыхъ депутата? Только 3 лишнихъ депутата! Дайте трехъ депутатовъ, и "православію" обезпечена жизнь, иначе оно погибнеть. Не правда ли, какъ мало нужно для торжества сунодальной церкви?

Все это было бы, конечно, смішно, если бы не было такъ грустно. Къ сожаліню, въ заботать о торжестві православія", какъ пдеальнаго блага, сквозить личная матеріальная выгода. Еписковъ Митрофанъ торжество своей деркви полимаеть не иначе, какъ въ форміт подчиненія и униженія другить церквей. Ніть сомитнія, что въ извібстной долів подобнаго рода взгляды находять—вірніте находили—себі объясненіе отчасти въ теорія, отчасти въ жизни, отчасти въ установившихся отношеніять господствующей церкви къ государству.

"Съ чисто-церковной точки зранія валь и не можеть быть варотерпимости", — говорить извастный русскій канонисть проф. А. Павловъ. Каждая церковь считаеть себя единой, пстинной, какъ едина и христіанская истива, и поэтому вовсе не странно, что между разными церквами существують только отрицательныя отношенія, ибо признанію за истину двухъ взаимно-исключающихъ утвержденій, чего не можеть быть.

Вольшинство сунодальных архіересвъ воспитано именно на таких взглядахъ, хотя и не находящих себъ оправданія ни въ Евангеліи, ни въ дъятельности и ученіи таких столповъ Церкви, какъ св. Іоаннъ Златоустъ, Лоанасій Александрійскій, бл. Августинъ и др., по отчасти допущенных практикой древнихъ церквей, въ особенности западной.

Взгляды эти, доведенные латинствомъ до крайности, повлекли за собой средневъковую инквизицію сь ея кострами и пытками. У насъ въ Россіи до временъ патріарха Никова религіозное взаимоотношеніе всегда носило мягкій характеръ. Казнь еретиковъ жидовствующихъ послідовала потому, главнымъ образомъ, что они были признаны политической партіей.

Главный защитникъ этихъ казней Іосифъ Волоцкій, прельстившійся діятельностью папскихъ инквизиторовъ, вскоріз долженъ былъ убідиться, что на Руси религіознымъ гоненіямъ не должно быть мізста. Поднявшійся противъ гоненій протесть со стороны инока Вассіана Патрикісва и явное сочувствіе древле-русскаго общества и даже духовенства осужденнымъ на казни имізли послідствіємъ то, что еретиковъ стали предавать только церковному покаянію.

Первый заководательный починь въ религіозныхъ гоненіяхъ сділаль царь Алексій Михайловичь, назначивъ въ своемъ Уложеніи смертную казнь за ересь. Извістно, что даже Никонъ не одобриль этого жестокаго Уложенія, но онъ не протестоваль, когда царь практически осуществиль свои жестокія наміренія, открывъ кровавый походъ на ревнителей старой віры, которую самъ въ молодости исповідываль и которую ни подъ какой видъ ереси нельзя было подвести и совращать въ которую не было надобности, такъ какъ ее исповідывали милліовы народа и сонмы древнихъ русскихъ святыхъ. Сожженіе и пытки старовіровь продолжались и усилились при Петрів. Справедливость однако требуеть замітить, что при Петрів гоненія эти стали носить препмущественно политическій характерь.

Петръ виделъ въ старообрядцахъ своихъ политическихъ враговъ, націоналистовъ, боровшихся противъ таких его нелъпых якобы европейских затьй, какъ обязательное брадобрите и ношение измедкаго платыя. По духу же своему царь Петръ быль религіознымъ индеферентистомъ и относился терпино къ инославнымъ церквамъ. Объ этомъ свидътельствуетъ хотя бы такой пустой эпизодъ, какъ личное участие его въ закладкъ лютеранской церкви въ Москвъ. Онъ положилъ даже первый камень, тогда какъ его отецъ царь Алексій относился къ другимъ верамъ несколько иначе. Проъзжая случайно мимо нъмецкой кирки и принявъ ее по ошножь за русскій храмъ, Алексьй Михайловичь освинль себя крестомъ. Узнавъ затемъ о своей ошибка, онъ быль чрезвычайно разсержень и приказаль во избъжаніе соблазна снять съ кирки кресть.

Эти маленькіе эпизоды чрезвычайно типичны для обонкъ гонителей старообрядцевъ.

Въ теченіе 19-го въка гоненія на старообрядцевъ приняли снова религіозный характеръ. Запечатаніе рогожскихъ алтарей было діломъ исключительно церковнымъ. Борьба съ сектантами, напр., иміла отчасти церковный, отчасти государственный характеръ, точно такъ же какъ и лишеніе нікоторыхъ правъ лицъ іудейскаго вітроисповійданія.

Въ наше время начала въротерпимости получили общее признание и если мы привели выше мижніе проф. Павлова, то исключительно ради объясненія действій нашихъ ученыхъ черноризцевъ, продолжающихъ питаться схоластикой. Но на ряду со взглядами проф. Павлова не лишне здъсь отмътить и мигьніе другого авторитета проф. Заозерскаго, суждение котораго по данному вопросу мы привели въ прошломъ номерв Церкви. Проф. Н. Заоверскій, опираясь на 27-е апостольское правило, запрещающее, подъ страломъ лишенія сана, епископамъ и пресвитерамъ бить невтърныхъ, держится того изгляда, что церковь можетъ жаловаться гражданскимъ властамъ на свояхъ обидчиковъ, но отнюдь не определять меръ наказанія. Взглядъ проф. Заозерскаго, отличаясь оть взгляда проф. Павлова меньшей опредъленностью и страдая некоторой расилыпчатостью, имееть однако все пренмущества по своей близости къ Божественнымъ началамъ Церкви, къ духу Евангелія.

Къ сожальню, не всв епископы господствующей церкви отдають предпочтение Евангелию передъ схоластикой. Въ этомъ отчасти повинна и наука, а отчасти и установившияся въ России отношения между господствующей церковью и государствомъ.

Вопреки увъреніямъ русскить ученыхъ кановистовъ, сдна-ли возможно сомивніе въ томъ, что ныні церковь господствующая находится въ полномъ подчиненій у світскаго правительства. Практика посліднихъ літъ наглядно удостовітряєть, что всіт распоряженія сунода, какъ верховнаго органа господствующей церкви, всеціло исходять оть правительства и преслідують исключительно мірскіе политическіе интересы.

По распоряженію правительства суводь сочиняеть соотвітствующія интересамъ правительства ектеньи и молитвы, внося въ низъ языкъ и вожделівнія світскихъ пиркуляровъ. По несомивниой иниціативів світскихъ властей сунодъ лишаетъ сана священниковъ и монаховъ, исключительно въ интересахъ партійной политики и вопреки каноновъ. Св. Амвросій Медіоланскій, конечно, давно былъ бы лишенъ сунодомъ сана и заточенъ за свое смълое обличеніе, если подобная же участь постигла имнѣ нѣвоторыхъ менѣе рѣшительныхъ пастырей. Даже издревле принадлежавшее епископамъ право отлученія отъ церкви отнято у нихъ и перешло всецѣло къ суноду, который и пользуется анаесмой исключительно въ цѣляхъ полетическихъ, отнюдь не первовныхъ.

Естественно, что и государство за такія услуги со сторовы церкви привуждено было для приданія ей видимой авторитетности обезпечить порабощенному епископату вившеною пышность и увы! - внутреннее бездаліе. Последнее явилось, какъ неизбежное следствіе господствующаго положенія церкви. Въ самомъ дёлі: разъ извъстное въроучение ограждается отъ всякихъ вижиинхъ и внутреннихъ враговъ законами и репрессіями, какіе могуть быть стимулы для проявленія действенности церковной? И не- естественно ли волнение еп. Митрофана, когда зашла речь объ отмене этихъ законовъ и репрессій? Не проглядываеть ли въ этомъ волнепін скрытая боязнь за свое стадо, которое можеть разб'яжаться въ разныя стороны, разъ перегородки будуть сломаны; будуть ян въ силагь удержать своигъ овецъ пастыри, привыкшие опираться не на авторитетъ Ввангелія, а на сотрудничество полиціи. Вотъ мысли, которыя, видимо, обуревають думскихъ епископовъ. Мы виолив понимаемъ боявнь ихъ, но однако думаемъ, что боязнь эта питетъ въ своемъ корит эгонстическую подоплеку. Дъло въ томъ, что когда Государственная Дума отказала епископу Митрофану въ увеличении состава комиссін, председатель последней еп. Евлогій отказался отъ председательствованія. Устроили демонстрацію и другіе члепы комиссін изъ духовенства. Однако світскіе члены компесіи начуть не растерялись отъ такого новеденія своихъ настырей и немедлевно избрали въ предсвдатели виссто епископа Евлогія мірянина Камевскаго,--- и, такимъ образомъ, въроисповъдные вопросы въ Дум в всецело перешли въ руки мірянъ. На заседавін новый председатель комиссін заявиль, что онь считаеть себя вполять православнымъ человъкомъ, но однако не думаеть, чтобы оть узаконенной въротериимости въ Россін могло пострадать православіе.

Мы придаемъ этому инциденту громадное принципіальное и практическое значеніе. Для господствующей церкви инциденть этоть имъетъ значеніе въ томъ отпошеніи, что знаменуетъ собой наступленіе новыль временъ. Видимо, міряне начинаютъ пріобрѣтать въ ней то же дѣятельное положеніе, какое они имѣли въ древности и какое міряне имѣютъ нынѣ въ старообрядческой Церкви. Несомитино, что при пробужденіи мірянъ, пастыри ихъ или должны будуть итти за своимъ духовнымъ стадомъ, или остаться въ одиночествъ: въ послъднемъ случав боязнь ев. Митрофана за православіе является совершеню напрасной.

# О въръ и невъріи

(Нъ недъль вськъ святыкъ).

Святые...

Что такое святые?

«Это—«младшіе боги» тёхъ язычниковъ, которые по ощибк в зовутъ себя христіанами, говоритъ Л. Н. Толстой и другіе отрицатели.

«Люди, которые не върують въ Бога или плохо върують, ишуть себъ еще помощниковъ и ихъ признають своими богами.

«Развів не кощунство обращаться къ святому Николів, когда у насъ есть Господь Ісусъ, къ Которому можно обратиться прямо. Неудобно здівсь молиться слугів, презирая господина».

Такъ говорятъ. Какъ извъстно, на этомъ основани отвергаютъ почитание святыхъ протестанты, наши сектанты и т. п.

Есть ли правда въ ихъ ръчахъ?

Я начну съ самого очевиднаго. Можетъ ли возбуждать сомивніе почитаніе святыхъ, какъ всливихъ носителей истины? Вотъ характерный отвъть протестанта Фар-

papa.

Онъ заявляетъ какъ будто съ жалостью, что почитаніе святыхъ вычеркнуто изъ протестантскаго календаря и въ то же время признается, что день всёхъ святыхъ внушаетъ мысли торжественныя и весьма полезныя.

Какія мысли?

Общая панорама жизни печальна и скорбна. Жизнь—картина тяжелой и элой борьбы.

Это та самая картина, какая чудится Оомъ

Гордъеву у Горькаго.

«Жизнь представлялась Оом'в въ вид'в «темной толпы людей», неисчислимо большой и даже страшной огромностью своей. Столпившаяся гд'вто въ котловин'в, окруженной буграми и полной пыльнаго тумана, эта толпа въ смутномъ смятеніи толкалась на одномъ и томъ же м'ест'в и была похожа на зерно въ ковш'в мельницы. Какъ будто невидимый жерновъ, скрытый подъ погами, мололъ ее, и люди волнообразно двигались надъ нимъ, не то стремясь внизъ, чтобы тамъ скоръе быть смолотыми и исчезнуть, не то вырываясь вверхъ въ стремлении избъжать безжалостнаго жернова... Шумъ, вой, смъхъ, пьяные крики, азартный споръ о копейкахъ, пъсни и плачъ носятся надъ этой огромной, суетливой кучей живыхъ человъческихъ тълъ, стъсненныхъ въ яжѣ; они прыгаютъ, падаютъ, ползаютъ, давять другь друга, вспрыгивають на плечи другь другу, суются всюду, какъ слепые, всюду наталкиваются на подобныхъ себъ, борятся и, падая, исчезають изъ глазъ. Шелестять деньги, носятся, какъ летучія мыши, надъ головами людей, а люди жадно простирають къ нимъ руки» и т. д., и т. д.

Ужасная жизнь... Жизнь звърей, говоря словами пророка Осіи.

Травля шакаловъ около падали.

Что же было бы съ людьми, ихъ душей, если бы жизнь вся, безъ всякихъ просвътовъ, безъ исключенія, лежала въ плоскости этой борьбы, если бы совствиъ не было «прорывовъ» и просвътовъ, свътлыхъ пятенъ на фонт тъмы?

«Если все человъчество состояло бы изъ подобныхъ людей, если бы не было на землъ соли среди ея таънія, сіяющихъ звъздъ среди ея ночи, если земля была бы только мъстомъ броженія человъческой низости, тщеславія и вождельнія, какъ грязная винная кадка для виноградныхъ кистей, если бы на землъ были только слъдующіе четыре разряда людей, которыхъ Богъ больше всего ненавидитъ,—насмъщниковъ, лжецовъ, лицемъровъ и клеветниковъ, то, безъ сомнънія, земля представляла бы изъ себя преддверіе ада»,—пишетъ Фарраръ.

И обречены были бы на гибель Гоморры и Содома.

И вотъ этотъ просвътъ даютъ намъ святые. Тъ 5-10 праведниковъ, ради которыхъ дер-

жится Содомъ и Гоморра этого міра.

Святые нужны прежде всего просто какъ доказательство того, что правда еще жива, жизнь по ней еще возможна на землъ, что дъяволъ не одержалъ еще своей послъдней побъды.

Уберите съ фона жизни русской образъ св. Сергія или Антонія, картиву окружающей ихътолим, молящейся, желающей подражать,— и фонъ объдиветь, и на этомъ же пространствъ эти же люди сложатся въ другія сцены звърства, убійства, преступленія.

«Для русской народной души, — выразился где-то хорошо знавшій и беззаветно любившій русскій народъ Ө. М. Достоевскій, — измученной трудомъ и горемъ, а, главное, всегдашнею несправедливостью и всегдашнимъ грехомъ, какъ своимъ, такъ и міровымъ, нетъ сильне потребности и утешенія, какъ обрести святыню или святого, пасть предъ нимъ и поклониться ему».

Въ ихъ лицъ она находитъ удостовъреніе, что не погибла еще правда, а, значитъ, искать ее еще можно и теперь и должно.

Когда со всекъ сторонъ насъ обступаютъ зло,

низость, пошлость, когда люди считають за признакъ генія унижать и свергать, обвинять и осквернять, среди всей этой суеты, болтовии и злорадства, среди пустыхъ вымысловъ, унизительныхъ сплетенъ, безполезнаго краснорьчія, среди этой погони за мъстами и деньгами—не имъемъ ли мы времени подумать о въчныхъ предметахъ? Не желаемъ ли мы, чтобы наши души пребивали въ миръ и благородствъ? Не имъемъ ли мы потребности въ чемъ-нибудь, чтобы поддержли въ насъ въру въ достоинство человъка?

Подкръпленіе дають намъ святые, вскрывая забытые нами пути жизни, вскрывая линію истинно-человъческаго, божескаго существ званія.

Даже самый небольшой жизненный опыть показываеть намъ, что большинство людей, главнымъ образомъ, эгоистичны. Почти что у всёхъ собственное сяз служить кумиромъ; эгоизмъ составляеть для милліона людей единственный законъ существованія. Дюди толкають другь друга, жестоко топчуть павшихъ соперниковь и представляють жалкое эрѣ ище этой испорченной жизни, которая живеть и умираеть для самой себя.

Однако людямъ возможно сдълаться подобными сотнямъ людей, совершенными, безкорыстными и честно дорожить счастьемъ другихъ. болъе чъмъ своимъ.

Св. Макарій Великій жиль въ пустынь съ неиногими отщельниками. Однажды счу принесли то, что составляеть въ знойной пустынъ самый соблазнительный и изысканный предметь роскоши, — насколько сважихъ, великолапныхъ кистей винограда; ихъ цвътъ доказывалъ всю ихъ усладительную сочность. Для Макарія была иснавистна мысль взять ихъ себъ; онъ предпочелъ, чтобы кто-нибудь другой насладился этимъ подаркомъ, и передалъ его одному изъ братьевъ; но у того брата эта побудительная имсль была также развита и онъ персдалъ впноградъ другому. Но и второй брать ставиль наслаждение другого выше своего, птакъ, благодаря полному безкорыстию всего маленькаго братства, негронутыя, соблазнительныя кисти, которыя были бы такъ пріятны и освъжительны во время знойнаго дня, передавались отъ одного къ другому: никто изъ нихъ не хотълъ оставить себъ того, что могло быть пріятнымъ другому, и, наконецъ, кисти передали обратно Макарію.

Какъ видите, безкорыстіе стало закономъ этого маленькаго братства, такъ же безусловно, какъ эгоизиъ — закономъ всего міра. О, насколько прекраснѣе это зрѣлище этихъ святыхъ Божіяхъ и ихъ любви другъ къ другу, чѣмъ то эрѣлище, которое мы постоянно видимъ въ этой безсердечной современной жизни.

Люди страстно цепляются за собственность, но воть Филареть Милостивый отдаеть все свое, а Серапіонъ Синдонить отдаеть свой последній плащъ, даже свое Евангеліе,—высшее сокровище, какимъ онъ владелъ.

Люди цепляются за свое здоровье,—эти люди ссогревають дыханіемъ прокаженныхъэ.

Завсь въ этой средв двиствують свои какіе-

то непонятные для гръшнаго человъка, но все же влекущіе его, законы существованія.

Ихъ души, среди шумнаго міра, какъ чудныя кельи, озарены любовью, полны мольбой, тайной и святостью и свътять намъ. Говоря словами св. Ефрема Сирина, это—сзвъзды, свътящія зсиль».

«Облако свидътелей»...

Откройте книги Прологовъ, Четьи-Миней и вы сразу почувствуете себя въ галлерев гигантовъ.

Здёсь тё святые вожди, которые вамъ нужны: имъ вёдомы пути, и они ихъ вамъ укажутъ.

Какіс «литые» гигантскіе образы! Вотъ Іоаннъ Милостивый, который берстъ прокаженнаго на свое ложе, согрѣваетъ его своимъ дыханіемъ, дрожитъ отъ страха, что не сумѣетъ облегчить иуки своего брата.

Серапіонъ, который во имя Евангелія отдаетъ свой послѣдній плащъ нищему, а потомъ отдаетъ

и самое Евангеліе.

Св. Амвросій, останавливающій императора Оеодосія на порогѣ храма, потому что руки императора были въ крови. Цѣлые ряды мучениковъ, которые отдавали жизнь за Христа, свободу ихъ души и совѣсти.

Подойти ближе къ этимъ образамъ, значитъ, окунуться въ «животворныя воды» — большой мысли, большого вдохновенія, огромной воли.

Я помню минуты, какія я провель въ соборѣ Софіи въ Константинополѣ. Софія—удивительный необычайный храмъ. Въ немъ есть что-то мистически чарующее и поднимающее.

Въ первыя минуты соборъ не показался мить слишкомъ большимъ. Но вотъ на моихъ глазахъ совершалось почти чудо. Стти храма съ каждой минутой раздвигались.

Соборъ становился все необъятиве, шире. Меня охватиль мистическій ужась предъ этой тайной архитектуры. Я стояль и смотрыль. Уходить не хотвлось и чтобы задержать впечатавніе хоть на минуту, я ушель къ боковымъ кружевнымъ колоннадамъ Софіи, туда, гдв когда-то засвдаль такъ называемый восьмой вселенскій соборъ.

Чары собора продолжались...

Меня окружиль тумань воспоминаній и на фонъ этого тумана свътамя тым тыхъ, голоса которыхъ раздавались подъ сводами этого храма и за его стынами на улицахъ Константинова города.

Гремящій, съ огненнымъ палящимъ словомъ Златоустъ съ его рѣчами о Иродіадѣ; свв. Меводій, Өеофанъ и Өеофилъ, у которыхъ на ихъ
челѣ каленымъ желѣзомъ отмѣтили ихъ «вѣрую»;
св. Өеодоръ...—какъ «облако свидѣтелей» обступили они меня, призывая «итти противъ теченія»,
осѣняя темнымъ покровомъ своихъ мантій... Они
звали,—и за ними хотѣлось итти.

«Святой типъ» есть целебный типъ. Это какъ бы разлитый въ человечестве живоносный источникъ, откуда исходять здоровье, веселье, облегчене жизненныхъ тяготъ: веселье кроткое, веселье нравственное, ибо есть другое, безиравственное и буйное, патологическое. И какъ намъ думается, «преступный типъ» не только несетъ

угрозы человічеству, но и самъ въ себі являеть паденіе къ смерти («вырожденіе»), такъ «святой типъ» содержитъ какой-то намекъ на «возрожденіе». Не есть ли это отблескъ, світлая тіть (простите за выраженіе), откинутая назадъ, на землю, грядущею «вітною жизнью», «безсмертіемъ души», «загробнымъ существованіемъ». Святой человіть есть совершенно обыкновенный, но съ плюсомъ у него этого «загробнаго сіянія», «вітной жизни» (Розановъ), съ отсвітомъ иныхъ міровъ.

Но, увидъвши свътъ, нельзя не захотъть хоть

чуть-чуть подойти къ этому свъту.

Обликъ святыхъ не можетъ не влечь за собой,

не вести къ подражанию.

Поклоненіе святому должно освящать, потому что немыслимо безъ нѣкотораго мысленнаго отожествленія со святымъ въ его настроеніи и духѣ. Настоящее поклоненіе это возможно только, какъ справедливо разсуждаетъ одинъ публицистъ, когда мы съ ясностью, доходящей до иллюзіи, вмѣщаемъ въ себѣ образъ его, зажигаемъ въ себѣ пламень, горящій въ умершемъ, впитываемъ, хотя на минуту, святость.

«Не дерзость ли,--спрашиваетъ одинъ публицистъ, - думать, что мы можемъ сделаться святыми отъ святого. Нътъ, — отвъчаетъ онъ далье, ми кажется, не дерзость. Иначе какой же смыслъ имъли бы праведность и поклонение, если хоть не надолго, хоть на мгновеніе, вы не дълаетесь святымъ, прикасаясь къ духовному образу святого. Въ минуту восторга, преклоненія вы дълаетесь чище, восторжениве, сострадательные. Что же это есть, если не святость. Повторяйте какъ можно чаще эти ръдкія мгновенія, вводите ихъ въ привычку, и вы приблизитесь къ границамъ святости. Но даже и временное, слабое хотъніе не пропадаеть безслівдно. Пережить хотя немногія истинно - человъческія минуты — уже большое благо. Объ этомъ вспоминаешь, какъ о событи, и даже память о святыхъ состояніяхъ души свътитъ, какъ дампада надъ гробомъ праведника».

Но святые не только примъръ для подражанія. Они—наша постоянная помощь.

Они живы.

И живые—сильные милостію Божіей около насъ.

«Когда я умру, я живъ буду,—говоритъ св. Пахомій,—около васъ буду».

И, конечно, мы не можемъ мыслить ихъ иначе, какъ живыми и дъятельными участниками во всъхъ путячъ нашей жизни. Если душа человъческая живетъ по смерти, то можетъ ли душа святыхъ не стремиться на помощь.

Святые должны всегда быть около скорбящихъ и озлобленныхъ.

Они, святые, друзья живущихъ здёсь грешныхъ людей.

«Они не могутъ пройти мимо душъ страдающихъ, озлобленныхъ, до безобразнаго паденія ослабъвшихъ и уступившихъ пороку,—они идутъ прямо туда; спъшатъ на безсловесные зовы гибнущихъ душъ. Не для земли зажжены далекія

звъзды, но свътятъ въ безконечныхъ пространствахъ, онъ и землъ шлютъ свой блескъ; такъ и святые, свътлые душой, пребывая въ духъ въ мір'в иномъ, въ свътломъ мір'в, они не остаются невнимающими глухой борьбъ гибнущихъ здъсь въ поворъз (Апокрифъ. «Русь», 2 вып.—159).

Они идутъ на крики, приходятъ, поднимаютъ падающихъ, направляютъ въ новое русло ихъ жизнь. Беругъ за руки, какъ дътей, неумъющихъ ходить, и ведутъ туда, куда уже пришли

Светлой небесной мысли ихъ открыты болве, чемъ живымъ мудрецамъ, тайны воздействія на раны души, и они умъютъ цълительно касаться болящихъ кровію и гноемъ духовныхъ ранъ.

Но чемъ и какъ святые могутъ помочь намъ?

Конечно, своей молитвой.

По воль Божией святые могуть помогать намъ встии путями, какими помогаетъ человъкъ чело-

Если отецъ, братъ можетъ своей любящей рукой отстранить отъ насъ опасность, бъду, то это могутъ сдълать и почившіе въ обителяхъ Господа наши друзья.

Но молитва-это главное, чтить они помога-

ютъ намъ.

Молитва, какъ актъ любовнаго воздъйствія на

наши души.

Они молятся ва насъ. Это значитъ, что они со скорбью касаются своей жалостью нашихъ душъ и этой жалостью, этимъ скорбнымъ прикосновеніемъ возбуждають въ насъ стыдъ гръха,

скорбь о немъ.

Они молятся ва насъ. Это значить, что они въ своей молитвъ ведутъ наши души къ 1 осподу, возносять ихъ въ атмосферу неба, показывають намъ Бога милующаго и всепрощающаго, просять Его о милости намъ и снова своимъ ходатайствомъ обновляють наши души.

Однако, можно ли, не гръхъ ли обращаться

съ просьбой къ святымъ?

Въдь не боги же они, а одному Господу подобаетъ кланятися и Ему Единому служити.

Нътъ, не гръхъ и не оскорбление Господу.

Дъло вдъсь просто и ясно.

Гръхъ или нътъ просить помощи у брата, сестры, отца въ нашихъ обычныхъ будничныхъ TENSIE!

Не будетъ ли это гръхомъ человъконадъянія? Не савдуеть ли бросить отда, братьевъ, ближнихъ и во всъхъ нуждахъ обращаться къ Богу?

Конечно, нътъ; такой образъ дъйствій былъ бы грежомъ и противъ людей, и противъ Бога.

Мы ради любви къ человъку, къ ближнему, должны искать ихъ помощи, ихъ любви и, въ свою очередь, имъ помогать.

Въ этомъ любовь и единство, то христіанское единение, о какомъ молился Господь въ саду

Геосиманскомъ.

Въ этой общей работъ другъ за друга, во взаимопомощи человъка человъку-жизнь христіанская. Конечно, Богъ могъ бы съ неба посылать какъ манну нуждающемуся все, что нужно,

но Онъ желаетъ, чтобы Его дары раздавались любовью человъческой, руками человъка человъку.

Гръхъ надъяться на людей паче Бога, но надъяться на нихъ, какъ на слугъ божихъ, на исполнителей Его воли, какъ на друзей и брать-

евъ во Христь, —не гръхъ.

Но братскій союзъ между людьми-христіанами не можеть ограничиваться одной землей. Изъ него нельзя исключить почившихъ, потому что мы въримъ, что они живы; изъ союза братской взаимопомощи не могутъ выпасть эти старшіе наши друзья и братья, -- уже почившіе, живущіе екромъ тъла».

На нашей въръ въ то, что умершие не мертвы, а живы, держится наше поминаніе ихъ, наша духовная беседа съ близкими, наше мысленное и молитвенное единсніе съ умершихъ отцомъ,

матерью.

Но если для насъ живы ближние наши по плоти, отошедшие въ иной міръ, то живы и святыс.

Они для насъ тоже друзья и родные. Наши души должны быть въ общении съ ними, какъ съ живыми старшими братьями и учителями нашими.

А форма общенія есть молитва, молитвенная

Забыть о мір'в святыхъ, о единеніи съ ними въ единой общей молитвъ такъ же гръховно, какъ забыть заповъдь Господа о единствъ Церкви, объединяющей и живыхъ, и умершихъ.

Высшая форма общенія духовнаго есть литургія. Но въ литургіи должны собраться около чаши Господней и живые, и мертвые, и гръшники, чающие спасения, и помогающие имъ итти ко спасению въ юдоли граха святые.

И при такомъ понимании дъла не можетъ быть гръховнымъ наше обращение за помощью

къ святымъ.

«Мы чтимъ молящихся за насъ святыхъ, какъ живыхъ помощниковъ нашихъ, и не думаемъ, что, почитая ихъ, заискиваемъ у слугъ помимо Господина. Здъсь мы только не забываемъ, что кромъ нашихъ друзей на землъ, у насъ есть отзывчивые и сильные друзья на небъ, къ которымъ мы тяготвемъ, стремимся, съ которыми бесъдуемъ, какъ съ близкими намъ, единосущными и единокровными, только старшими братьями. Неужели оскорбитъ Господа Бога, если я пойду со своимъ горемъ и скорбью сначала къ моей матери или отцу, сестръ или брату, или на могилку ихъ, или къ гробу брата и отща св. Пахомія и св. Николы и потомъ вмість съ нимъ пойду съ молитвенной общей просьбой къ Богудэ (Арх. Михаилъ).

Наша общая молитва будеть вдвойнь сильна

передъ Господомъ.

Она будеть свидътельствовать, кромъ нашей въры въ Него, о любви нашей къ памяти людей, жившихъ по закону Его, будетъ свидътельствовать о благодатной и спасительной связи между Церковью умершихъ и Церковью живыхъ.

Стар. арх. Михаилъ.



## Философія исторіи старообрядчества.

l.

### Старообрядчество, јерархія и восточная цер-

Самыми сильными доказательствами противъ старообрядчества господствующая миссія выставляеть два указанія.

По одному изъ нихъ старообрядчество представляется расколомъ русской церкви, т.-е. такъ или иначе по тъмъ или другимъ побужденіямъ отдълившимся отъ единства церковнаго. "Русская церковь, — говорять миссіонеры, — основана при св. Владимиръ и доселъ пребываеть не-измънною, съ тъми же іерархическими чинами, со всею полнотою священства, установленнаго Христомъ и апостолами, и со встми благодатными дарами, данными христіанскому человъчеству. Старообрядчество оторкалось отъ этого пълне въка существующаго церковнаго сдянства, утратило полноту священства и полноту благодатныхъ даровъ и поэтому самому есть не что иное, какъ расколъ, отщепенство, клокъ, оторванный отъ единой, целой одежди".

По второму миссіонерскому указанію, старообрядчество представляется расколомъ Церкви вселенской, не только отділнившемся отъ церкви русской, но порвавшимъ всі связи съ Церковью вселенскою. "Съ нами, т.-с. съ господствующею церковью, — указывають миссіонеры, — намодятся въ единстві, миріз и союзіз любви всіз віковічные восточные святительскіе престолы, вся вселенская Церковь, неразрывно, частью коей является и церковь русская. Старообрядцы же отділены отъ вселенскаго православія и не иміть съ нимъ викакого общенія".

Въ этнъ указаніять заключается вся содь, весь смакъ мессіонерской силы и крепости, а вместе съ темъ вся суть силы и крепости господствующей церкви. Повидимому, такъ было и такъ есть. На сторонъ инконовскихъ рефорыть овазалась вся ісрархія, даже больше-весь церковно-священный и царско-государственный чинъ. Старообрадчество очутилось вы одиночестве и безъ ісрархіи, по крайней мере, безъ полноты іерархін. Во всёхъ храмагь, существовавшихъ на русской земле стали служить по вновь установленному, старообрядцы были отовсюду ватнаны, вездъ преслъдуемы и обречены на окончательное истребленіе. Восточные патріархи и всь архіерен остались попрежнему въ союзъ съ русскими ісрархами, составляя священноначаліе восточной церкви. Старообрядцамъ не было мъста въ этомъ союзъ и они, отогнанные оть своить родныть приходскить и канедральныть храмовъ и монастырей, повидимому, были отодвинуты кудато далеко отъ союза вселенскаго православія. Повторамъ, повидимому, такъ было и такъ есть теперь, и эти обстоятельства не разъ служили камнемъ преткновенія даже для глубокихъ умовъ старообрядцевъ. "Мы не въ союзъ съ восточною церковью",-- говорили эти старообрядцы самниъ себъ, убъждались въ этомъ и, порывая связи съ всегда роднымъ старообрядчествомъ, бросались

въ объятія господствующей церкви и, такъ сказать, восходили въ "лоно православія".

Но отделились ли старообрядцы отъ церкви русской и Церкви вселенской, — отъ русской, века существующей, и отъ вселенской, съ самаго начала христіанства действующей? Отделились или не отделились?

Когда-то въ шестидесятыхъ годахъ проиллаго столътія святьйшему князю Горчакову, государственному канцлеру Россійской имперін, представлялась старообрядческая депутація. Князь поинтересовался узнать о самомъ существъ старообрядческаго вопроса, допытаться до его глубочайшаго основанія. Одинъ за другимъ онъ задаетъ старообрядцамъ основные въропсповъдные глубоко догматические вопросы. Старообрядцы на все отвъчають. По поводу каждаго отвъта князь замъчаетъ: "Да въдь это по православному, это православное исповъдание". Такимъ образомъ, князь не могъ установить какого-либо отступленія старообрядцевъ оть основной христіанской догматики: хоть весь катехизись перебери, на все последують правильные глубоко православные откеты. Видя такую неудачу, князь ставить вопросъ ребромъ и спрашиваеть: "Почему же вы не называетесь православными и въ чемъ различіе между нашею церковью и нашею?" Старообрядцы безъ всякой хитрости, но примо и откровенно отвітили: "Никонъ ввелъ въ церколную жизнь новнества, наши предки остались по старинъ. Такимъ образомъ, въ одной церкви образовались две стороны. Царь Алексей Михайловичь сначала колебался, на какую сторону стать, а затымъ решительно укранился на новой сторонъ. Этимъ окончательно ръшался вопросъ, кому изъ двоихъ называться православнымъ и кому раскольникомъ. Стань онъ на нашу сторону, мы сохрания бы название православных, а последователя Инкона патріарха, если бы таковые оказались, были бы названы раскольниками". Объ этомъ отвъть Горчаковъ отозвался: "Вол ве умнаго, бол ве глубокаго и правдиваго ответа и не слыхаль; дальше итти въ разрешении этого попроса некуда".

По этому отв'тту права старообрядцевъ и господствующаго исповъданія называться православными представлиются совершенно одинаковыми пли равносильными. Оба они суть две чашки весовъ, разныя и точно уравновешенныя; перевъсъ дала исключительно одна государственная власть. Куда она шагнула, та сторона и присвоила себъ право называться православіемь и принудительно назвала другую расколомъ. Изъ этого, однако, нельзя сделать вывода - догадки, какъ отнеслись бы старообрядцы, если бы государственная власть оказалась . на илъ сторовъ и они ваняли бы господствующее положеніе, — какъ они отнеслись бы къ последователимъ Инкона, если бы таковые оказались. Эти последніс нь такомъ случав были бы объявлены раскольниками, лишенными церковнаго общенія и союза съ Церковью вселенскою. Но несмотря на всю возможность и логическую законность, такого вывода - догадки сделать исльзя, по самому простому соображенію: мы не знаемъ, им'яль ли бы Никовъ последователей, если бы господство оказалось на сторонъ старообрядцевъ, смогли ли бы его последователи образовать какое-либо религіозное общество безъ покровительства государственнаго, безъ власти и могущества въ рукахъ. Върнъе всего ничего подобнаго не случилось бы. Не имъя корней въ народъ, связи съ русской исторіей, эти посл'ядователи безъ искусственной правительственной поддержки, несомивнио, не смогли бы создать религіознаго общества въ томъ случать, если бы они попали въ положение гонимыхъ и преследуемыхъ старообрядцевъ. Осмълится ли кто-либо утверждать, что, отвернись царь Алексьй Михайловичь отъ реформъ, нашелся бы котя одинъ архіерей, который сталь бы защищать эти самыя реформы съ темъ же мужествомъ и съ тою же крѣпостью духа, какъ защищалъ старину епископъ Павелъ Коломенскій, нашелся ли бы котя одинъ священникъ, который возсталъ бы на защиту новществъ въ духв и силв протопопа Аввакума и многихъ другихъ? Нътъ, такого положенія представить невозможно и опо для тых времень было прямо немыслимо. Реформы не были творчествомъ живого народнаго дуга, не отражали въ себъ народнаго върованія и не шли навстръчу народныхъ духовныхъ нуждъ, онъ просто были созданіемъ свыше, дъломъ и мыслью всесильнаго патріарха. Проводились онъ настойчиво, упорно, властно, но въ то же время онъ не имъли исповъдниковъ. Никто, ръшительно ни одинъ человъкъ, не пострадалъ за нихъ, какъ за въру, какъ за исповъданіе, какъ за дъло Вожіе. Даже самому патріарху Никону не пришлось пострадать за церковныя реформы. Правда, онъ много перестрадалъ, но, во-первыхъ, его страданія не имъли никакой связи съ реформами и не за нихъ онъ расплачивался, отбывая пожизненныя заточенія; во-вторыхъ, эти страданія были государственнымъ казненіемъ опаснаго въ государственномъ отношенін властелина, смиреніемъ строптиваго и гордаго, сокрушениемъ превознесшагося и во власти развратившагося. Исторія западной реформація полна ратоборцами, мучениками ва идею, за върование, пусть и неправильное, иногда неразумнос. Всъ эти реформаторы мучились и страдали, прежде всего своею совъстью н разумомъ, нща выхода изъ могучихъ духовнытъ и физических тисковъ всесильнаго католичества, опредъляя новые пути религіознаго мышленія и жизни, вырабатывая свою идею; затъмъ они, въ большиествъ случаевъ, съ неимовърными усиліями проводили свою идею въ общественное сознаніе и жизнь и, наконецъ, многимъ изъ нихъ суждено было запечатлъть свою идею кровью действительнаго мученичества, кончить свою жизнь или на костръ, или на плакъ. О страданіякъ первыкъ старообрядцевъ и говорить нечего: они превосходять все возможное и мыслимое. Ничего подобнаго не было въ господствующемъ исповъданіи. Реформы были приказомъ властнымъ, могучимъ, нетерпящимъ никакихъ возраженій.

Только съ вившней формальной стороны реформы Никона назались и нажутся исповеданіемъ, верованіемъ, на самомъ же дёлё, по существу, оне есть не что вное, какъ верховный прикавъ. Не отъ духа вёры оне, не отъ жажды служенія Богу, не отъ народолюбія, бываетъ, —двигающаго человека къ очищенію и просветленію народной мысли и жизне; оне отъ неимовёрно горделиваго духа: "Я такъ хочу, такъ и будетъ; я приказываю, и всё должны повиноваться, а на сопротивниковъ у меня имеется на готове духовное проклятіе и телесный кнутъ". Если чувства вёры и служенія Вогу и были, но они шли помимо реформъ, не имѣли никакой связи съ вводимыми новществами, когорыя сами по себѣ были только насильственнымъ приказомъ, по гордости измышленнымъ и отданнымъ одними (вожаками) и по раболѣпству принятымъ другими (послѣдователями).

Въ указанной насильственной приказности вся исихологія, вся душа реформаторовъ, начиная съ самого Никона; въ ней же и корень чисто вибшинать судебъ какъ господствующаго исповеданія, такъ и старообрядчества.

Приведенный выше отвътъ старообрядцевъ князю Горчакову нужно было бы въсколько добавить и наложить въ такомъ видъ: "Стань Алексъй Михайловичъ на сторову старообрядцевъ, они сохранили бы въ государствъ названіе православныхъ, вся церковная іерархія осталась бы съ ними не раздѣльно и они, при всемъ своемъ старообрядчествъ, не измѣняя ему ин на одну іоту, внутрепнямъ и видимымъ образомъ пребывали бы въ союзъ съ вселенскою Церковью. Послѣдователи Никона патріарха, если бы таковые оказались, были бы названы раскольниками, остались безъ іерархіи и внѣ союза съ церковью греческою, несмотря на единство съ нею въ обрядахъ и обычаяхъ".

Пусть это предположение съ перваго взгляда покажется несбыточнымъ и фантастическимъ, особенно въ последней части. Но все же оно имъетъ неопровержимую основательность.

По причинъ союза Церкви съ государствомъ, православною могла называться только та въра, которую испов'єдываль глава государства, самодержавный царь, и которая, благодаря этому, являлась господствующею. Самое слово "православный", въ данномъ случав, озна-"господствующій", "государственный", а вовсе не свидительствовало о догматическомъ достоинствъ самой въры. По условіямъ политической жизни, высшая ісрархія, спископы, въ то время ваходилась въ непосредственномъ подчиненім и въдънім самого государя. Въ приходахъ выборное право существовало, но епископы, въ большинствъ случаевъ, уже не избирались епархіями, а назначались въ Москвъ, большею частію по выбору царя или его приближенныхъ. Всъ они были лично изв'ястны царю и часто призывались имъ въ Москву по всевозможнымъ церковнымъ, государственнымъ, общественнымъ и личнымъ дъламъ. Здъсь ихъ держали въ повиновеніи и пріучали къ безпрекословному исполненію всяких требованій. Кром'є этой государственной власти, надъ епископами была еще не менъе сильная патріаршая власть. Предъ патріаркомъ епископы трепетали почти также, накъ и передъ царемъ. Везъ его согласія они ръшительно ничего не могли дълать и предпринимать.

При такихъ порядкахъ архіерен, естественно, должны были держаться того образа мыслей, какой имъ предписывался въ Москвъ, того исповъданія, къ какому склонялся царь. Даже патріархъ въ этомъ отношенія, какъ и во всякомъ другомъ, не могъ пойти противъ царя, а особенно въ вопросахъ, въ которыхъ на сторонъ царя были, историческія преданія и народная мысль. Отсюда ясно,—согласись царь Алексъй Михайловичъ съ руководителями старообрядчества, напримъръ, склонись овъ на увъщанія протопопа Аввакума,—вся іерархія, во главъ съ патріархомъ, оказалась бы на его сторонъ и покорно отвернулась бы отъ новшествъ, какъ она понорно, хотя и по неволъ, и принимала ихъ. Кому господствовать,—старообрядчеству или тому, кого старо-

обрядчество называеть "никоніанствомъ", на какой стороні—на старой или новой быть ісрархін,—всі: эти вопросы різшались исключительно волею царя Алексія, его склонностью на ту или другую сторону.

Последователи Никона патріарха, въ томъ случать, если бы царь Алексъй отвернулся отъ реформъ, никакимъ образомъ не могли бы удержать за собою господствующаго положения: господствуеть тоть, на чьей сторонъ царь. Такимъ же образомъ не могли бы они удержать при себъ и јерархію, хотя бы въ лицъ одного епископа. Какъ это оказалось очень труднымъ для старообрядцевъ, такъ немыслимо было бы и для "никоніанъ". Старообрядчеству сочувствовали народныя массы, приходское духовенство, монашество; первымъ исповъдвикомъ - мученикомъ старообрядческой Церкви явился епископъ Павелъ Коломенскій; сравнительно долгое время придерживался старины и защищаль ее епископь Александръ Вятскій. При всемъ этомъ старообрядчество не удержало при себв высшій ісрархическій чинъ. Павелъ тотчасъ посяв своего исповеданія пострадаль мученическою кончиною. Александръ являлся защитникомъ робкимъ н подъ стразомъ смерти склонился окончательно къ новшеству. Что же было бы съ "никовіанствомъ" безъ сочувствія народнаго? Оно оказалось бы въ болью худшемъ положени, чемъ старообрядчество. Что же, Никова что-ли допустили бы посвятить кого-либо въ епископскій санъ для принявшихъ его церковныя реформы? Этоть вопрось по меньшей мере странень. И безъ всяких опасеній, что Никонъ создасть особую іерархію, безъ всякой надобности въ такой ісрархін, Накона просто убрали бы. Нътъ никакихъ сомнъній, что совдать ісрархію сму никогда не удалось бы. Нельзя даже представить простой возможности такого акта, такого тайваго посвящения.

Гдв царь, тамъ господство въры, тамъ и јерархія. Таково основное, несокрушимое никакою силою правило тогданней политической русской жизии. Иныя явленія были на Востокъ. Тамъ большинство епископскихъ каеедръ были основаны еще во время языческаго господства, онъ были освящены историческими преданіями, неръдко восходящими до самыхъ апостоловъ, они являлись шлотью и кровью отъ плоти и крови народной, душею народною, находились въ непосредственномъ распоряженія самого народа, не подлежали ни закрытію, ни увичтоженію, кром'в какъ при окончательномъ истребленін м'астных жителей. Тамъ епископовъ было множество и они давали отчеть въ своемъ исповъдании прежде всего предъ народомъ. И при такихъ обстоятельствахъ, благопріятствовавшихъ незыблемости ісрархін, въ константинопольской церкви, во времена иконоборческихъ смуть, выператоры-иконоборцы смогли уничтожить всю православную ісрархію, преобразовать ее въ нконоборческую. Какое же сопротивление могдо оказать государству русское епископство, едва насчитывавшее десятокъ канедръ, при непосредственномъ личномъ подчинении царю, при нерасторжимой связи съ Москвою? При самой огромной личной энергіи сопротивленіе этого малаго тисла епископовъ должно было оказаться безплоднымъ

То явленіе, что старообрядчество осталось безъ епископа, не относится къ области церковной, а къ граждавской, государственней. Ово не означаетъ гибели іерархів, а только то, что государственная власть отстранила іерархію отъ старообрядчества, властно отвела ес. По самому существу цела это явленіе, какъ бы долго оно ни продолжалось, не значить больше следующаго. Сотин леть существуеть, наприм., курская каседра, одною надписью "быть по сему" она можеть быть уничтожена, и ся приходы могуть быть персписаны по развымъ соседнить и не соседнить епархіямъ. Примеры этого у насъ на Руси и бывали. Съ точки зренія строго канонической это не допустимо, потому что каседры по самому своему существу неуничтожними и паствы неразбрасываемы и нерасторгаемы. Пусть, взамень этой уничтоженной епископской каседры остались другія. Это нисколько не изменяеть сили того обстоятельства, что такой-то пресмственно апостольскій престоль сокрушень и паства единаго пастыря распределена по развымъ другимъ настырямъ.

При указаніи на то, что старообрядчество липплось высшей ісрархін, происходить грубая перестановка государственнаго понятія на м'всто церковнаго. Старообрядчество само по себ' въ своей мысли и въръ не липалось ісрархін, не отказывалось оть нея, и ісрархія доброводьно не уклонилась отъ старообрядчества, а государство, пользуясь своею мощью, не предоставило іерархіи свободу мивнія, действій и насильственно удержало ее отъ общения съ старообрядчествомъ. Въ данномъ случав ово сдвлало то же, что потомъ стало продълывать постоянно, тысячи разъ, властно переводя спископовъ съ канедры на канедру и часто лишая паству любимаго пастыря. То, что обыкновенно называется лишеніемъ старообрядчества ісрархін, на саможь деле есть ни больше, ни меньше, какъ грубое, властное нарушеніе государствомъ основныхъ кановическихъ правиль. Предоставь государство даже въ настоящее время синскопамъ полную свободу действій, не мудрено, что нъкоторыя канедры превратятся въ старообрядчески.

Точно такимъ же государственнымъ деломъ является и видимый разрывъ старообрядчества съ церковью восточной. Союзь русской церкви съ восточною искони въковъ видимымъ образомъ выражается въ общени патріарховъ и восточныхъ епископовъ съ высіпсю русскою государственною властью и высшимъ церковнымъ управленіемъ. Область и характеръ этого общенія посять на себ'в печать челов'вческаго, чисто земного знакомства и дружества между высшими лицами. Оно ограинчивается небольшимъ вругомъ лицъ и происходитъ по темъ или другимъ не всегда даже церковнымъ побужденіямъ; напр., нужны деньги,--- и возниваеть общеніе, нъть этой потребности,—на Востокъ, пожалуй, и забывають о существованіи русскихь. Вь народной жизни это общение обыкновенно никакимъ действительнымъ образомъ и не проявляется. Поклонники пъ счеть не ндугь: христіане все равно пойдугь поклониться гробу Господню, въ чьихъ бы рукахъ онъ ин былъ, липь бы можно было дойти и поклониться.

При указанной узкости и ограниченности общенія церквей, оно захвачено высшею церковно-государственною властью. Старообрядчество отъ него насильственно отстранено и выставлено предъ восточною церковью, какъ расколь; даже больше того, наша власть обыкновенно прерываетъ всякія попытки со стороны старообрядцевъ завести связи съ восточными епископами, неръдко даже подъ сильными физическими угрозами. Говорить при подобныхъ обстоятельствахъ о разрывъ старообрядчества съ вселенскою Церковью едва-ли можно. Кромъ этого, общеніе церквей по самому существу не можеть выражаться въ указанныхъ тъсныхъ рамкахъ; оно представляеть собою величину значительно большую.

Почитаніе древне-соборных ванонических постановленій, при единств'я візры, преклоненіе предъ личностями и писаніями великих отцовъ Церкви. Воть дійствительная область общенія и союза церквей. Поставьто вопросъ на эту почву и окажется, что старообрядчество, пожалуй, —даже, въ виде безпоповства, — имееть более связей съ вселенскою Церковью, чемъ сунодъ и дуковныя семпнаріи и академія.

В. Сенатовъ.



### Въ защиту старообрядческой іерархіи ).

#### Отвъты и пониманія миссіонеровъ о благодатихиротоніи.

Вопросъ о томъ, где и когда получають благодать инротовін возсоединяемые съ православной Церковью еретические илирики, въ мпссионерской противостарообрядческой полемика быль выдвинуть вскора же посла присоединения къ старообрядчеству митр. Амвросія. Въ павестных восьми вопросахъ, поданныхъ старообрядческому московскому духовному совъту некоторыми отступнивами отъ старообрядчества, впервые папечатавныхъ въ Душеполезномъ Чтеніи за 1865 г. и надълавших въ то время много шуму, мы находимъ три вопроса о благодати хиротонін, полученной митр. Амвросіемъ. "Где Амвросій получиль благодать хиротоніи. спрашивали составители вопросовъ, --- въ греческой церкви или въ Бълой Кринидъ отъ јеромонаха Ісронима, привявшаго его? Если въ греческой церкви, то можеть ин сія церковь, им'вющая благодатныя дары, пменоваться еретическою? Если же Амвросій получиль благодать хиротонін отъ Іеронима, то им'веть ли власть священникъ раздавать благодать хиротоніи!"

Этими претендующими на серьезность, а въ сущности наивными вопросами, предполагалось разрушить до основанія старообрядческую іерархію. Вопросы грем'єли на всю Россію, миссіонеры съ ними носились повсюду, ихъ считали неразръшними и убійственными для старообрядческой Церкви. Подъ однимъ изъ восьми вопросовъ, распространенных среди старообрядцевъ въ десяткахъ тысячь экземпляровъ, стояло такое горделивое и заносчивое примъчание: "Сей вопросъ, по нашему мивнию, весь старообрядческій міръ не въ состоянія разр'єшить въ пользу Австрійской ісрархін". Всему міру старообрядческому и не было надобности разрѣнать вопросы отступинковъ. На низъ тогда же написалъ краткіс, но бъдительные и ясные отвъты Описимъ Васпльскичъ Швецовъ (нынъ Арсеній, еписковъ уральскій), до того убъдительные и вразумительные, что ими, какъ увидимъ неже, руководствуются даже современные миссіонеры, буквально повторяя изъ въ своизъ ответазъ на поставленные имъ самимъ вопросы о благодати хиротопіи у еретиковъ.

Составители восьми вопросовъ, какъ можно судить по нимъ, не были знакомы съ догматическимъ ученіемъ господствующей въ Россіи и восточной греческой церкви о неизгладимости благодати хиротоніи у еретиковъ, крещенныхъ во имя Св. Троицы. Они были уб'яждены, что

ньть п не можеть быть благодати хиротоній ни у какихъ еретиковъ. Такого же убъждения держалось и все тогдашное противостарообрядческое миссіонерство. Воспитанное въ безпоновскомъ духъ архим. Павломъ Прусскимъ, оно на многіе перковные вопросы нивло взглядъ чисто безпоновскій. О хиротоніи, совершенной въ обществъ неправославномъ, миссіонеры утверждали, что "по изнесенін церковнаго суда надъ ерстиками, въ наъ обществъ прекращалось уже и другопресмственное апостольское нам'ястичество, сохраниющееся единственно въ православной Церкви" (Разборъ отвиловъ на восемь вопросовъ, јеромонака Филарета, стр. 176, Москва, 1880 г.). Это утверждение вскрываеть глубовое певъжество тогдащимъ миссіонеровъ въ вопросать церковной догматики и ихъ незнаніе того ученія, пропов'вдывать и защищать которое они взялись. Какъ увидимъ сейчасъ, они не просвътились отъ этого глубокаго невъжества и въ наше время. 50-ти льтнее изучени вопроса о инротоніи еретиковъ не привело на до настоящаго времени къ одинаковому и опредъленному взгляду на этоть предметь. Къ нимъ вполне подтодить определеніе г. Строева, что они, поставленные просв'єщать другихъ, "сами находятся въ глубокомъ певъденіи п недоумение относительно своего священства и нменно относительно того, гдъ, когда, черезъ кого и какимъ образомъ, еретические клирики получають отъ Вога благодатную архіерейскую власть, благодатныя архіерейскія полномочія и благодатное право быть и именоваться пастырями Церкви Христовой" (Миссіон. Сборникъ, 1908 г., Ж 2, стр. 166).

На своихъ публичныхъ беседахъ миссіонеры всегда ставили вопросъ о благодати миротонів старообрядцамъ, сами же неизменно уклонялись отъ решения этого вопроса, когда онъ подвимался старообрядческими собестаниками. Но вотъ одному священнику господствующен церкви вздумалось обратиться съ этимъ вопросомъ въ редакцію журнала Миссіонерское Обозриніе. "Покориваще прошу, -- писалъ онъ, -- уважаемую редакцію ответить въ нескольких, строкахъ на ниже предложенный вопросъ. Вопросъ этотъ, -- пояснилъ вопрошатель, -часто затрогивается при собестдованияхъ съ раскольнинами-бъглопоповцами, коихъ у меня въ приходъ немало, и австрійцами". Приведя затімь півсколько святоотеческихъ свидътельствъ о томъ, что "въ сретическихъ церквахъ отсутствуетъ Духъ Святий" (Б. Катехизисъ, лис. 122; Показанів Истини, стр. 613; Православ. Догмат. Богословіе, м. Макарія, т. II, стр. 209), священникъ спрашиваетъ: "Въ древности, во времена вседенских соборовъ, изкоторыхъ еретиковъ, наприм'връ, донатіанъ и др., обращавшихся къ истинной

<sup>\*)</sup> Продолж., см. № 22.

Церкви, принимали въ сущить санать, въ техъ, въ какихъ они были въ ереси. Спрашивается,--гдъ они получили благодать священства? Въ еретической ли церкви, въ воей они находились и были поставлены въ извъстные саны, или же при переходъ нъ истинной Церкви, отъ православныхъ епископовъ? Въ еретической церкви благодати священства получить они не могли, потому что у еретиковъ неть благодати Св. Духа, какъ выше было доказано. При переходъ ихъ въ истинную Церковь, надъ ними не была совершена хиротонія (тамиство), чрезъ которую исключительно и подается олагодать священства. "Сів бо (священство), яко даръ особный и едино дело Вожіе хиротонівю дарустся" (Сем. Солунскаго о тайнъ муропомаз., кн. 1, гл. 66). Гдъ же эти еретики получили благодать священства?" (Миссіон. *Обозр.*, 1908 г., № 4, стр. 464).

Пришлось редакція Мисс. Обовр. давать отв'ять. Она поручила это сділать главивійшему своему сотруднику—Н. Гринякину, спеціалисту по всімь вопросамь, съ претензіей на всезнаніе. Онь, дійствительню, псключительний миссіонерь, стоящій несравненно выше самого Мис. Обовр. Пяшеть онь мітко, пногда умно и даже, случается, правдиво. Всі остальние миссіонеры предънить—ничтожество. Онь выступаль даже на религіознофилософских собраніяхь, гді послі его річей, довольно безсвязныхь, но задорныхь, слышались въ аудиторіи протестующіе и презрительные возгласы: "Какая само-увіренность!" Съ обычной у него самоувіренностью онъ приступиль и къ рішенію вышеприведеннаго вопроса.

"Раскольники спрашивають, — началь свой отвъть Гринякинъ, съ первыхъ же строкъ забывъ, что его спрашивають не раскольники, а свой брать, священиясь господствующей церкви, -- гдт получають благодать священства еретики, пріемлемые въ св. Церковь третьимъ чиномъ "въ сущниъ санакъ", — въ еретической ли церкви, гдв нать благодати, или же въ православной, гдв таниство инротонін надъ нижи не совершалось? Мы бы съ своей стороны спросили вопрошателей: свв. отцы вселенскихъ соборовъ (95 пр. 6 вс. ср., 8 пр. 1 вс. соб., 7 пр. 2 вс. с. и др.), принимая еретическихъ илириковъ въ сущихъ санахъ, безъ повтореній надъ ними хиротоніи, въ какой церкви мыслили ихъ получившими благодать священства, - въ еретической ли безблагодатной или въ православной, гдв надъ присоединенными клириками не совершалось таниства хиротонін? Дал'єв. "Данінлъ, епископъ владимірскій, поставленный Исидоромъ, митрополитомъ русскимъ, по отступления его отъ православия, на Флорентійскомъ соборъ просиль у св. Іоны митрополита прощенія и привятія въ свое общеніе, на что, получивъ соборное прощеніе, принять быль въ его священномъ званів и сань" (Макар. Четьи - Мин., авг., л. 8001; Швецова, Истинность старообрядческой ісрархіи, стр. 127). Въ накой церкви св. Іона мниль еп. Даніила получившимъ благодать священства, въ латинской (безблагодатной) или въ православной (гдв надъ нимъ хиротоніи во епископа не совершалось)? Раскольничьи вопрошатели окажутся въ положении первосвященниковъ и книжниковъ, вопрошавшить Ісуса **Христа объ Вго власти, и отвётять одно**—не знаемъ. И мы тогда ответимъ имъ: и мы — по Златоусту, — "сокровенных не испытуемъ" (Миссіон. Обозр., 1908 г., № 4, crp. 465—6).

Ответа здесь еще исть. Гринякинъ только повторилъ вопросъ священника-вопрощателя, который ему все ме-

рещится въ образъ "раскольнических» вопрошателей", неразъ ставивших» его своими вопросами на публичныхъ бесъдатъ въ безвыходное положение. Послъдния слова Гринякина о "сокровенныхъ" сказаям имъ только "смирения ради", а на самомъ дълъ онъ все нешиталъ, постигъ всю "сокровенную" мудрость и сейчасъ дастъ отвътъ на поставленный вопросъ.

"Наше крайнее разумение по сему предмету, таково, -- отвъчаеть онъ. -- Св. Церковь принимала въ свое общение еретиковъ 2-го чина безъ повторения крещевія, 8-го чина-безъ повторенія муропомазанія и влириковъ безъ повторенія хиротонін, п въ то же время всегда учила, что "кромъ Церкви Вожія нигдъ же нъсть спасевія... нже не пробывають въ сей соборней Церкви, тваъ Христосъ не спасаеть и Духа Святаго сицевін не ниуть" (Бол. Кат., л. 119 об., 122 п др.). Выходить, будто Церковь и признаеть въ сретическихъ обществахъ возможность благодатнаго освященія (въ танествахъ св. крещенія, муропомазанія и священства), а стало быть и спасенія, и отрицаеть. Да не будеть! По духу православно-цервовнаго ученія, дъйствительность (правильная формальность) таниства не всегда сопутствуется действенностью ихъ (спасительнымъ действісмъ чрезъ нихъ благодати Св. Духа на пріемлющаго таинство). Принимая еретиковъ 8-го чина, св. Церковь первую сторону, действительность ихъ таниствъ (крещевія, миропомазанія и священства), признасть, а вторую (деяственность) отрицаеть. Действительная форма еретическихъ таниствъ, не повторяемыхъ Церковью, наполняется благодатно-спасительнымъ содержаниемъ только путемъ соединения указанныхъ еретнювъ со св. православною Церковью Христовой. Подобіе. Въ городъ сдълана правильная канализація, проложены правильныя трубы. Неподалеку целое море нужной воды. Для блага города веобходимо только соединить систему каналовъ и трубъ съ моремъ. Подобно сему св. Церковь-море спасающей благодати Св. Духа. Еретики—гибнующій отъ жажды городъ; трубы-проводники для воспріятія благодати Св. Духа, таниства у пихъ по форми правплывы; но воспринять черезъ эти проводники спасительную "воду живу", благодать Св. Духа, они могуть только по соединени своемъ съ Церковью"... "Итакъ, — заключаетъ г. Гринянивъ, -- еретические клирики, присоединяемые къ св. Церкви 3 чиномъ, получають благодать священства въ Церкви православной-чрезъ правильное присоединение; въ своихъ прежилхъ церквахъ они имъли только правильную форму таниства" (стр. 466-7).

Пельзя не признать, что изложенный ответь составлень очень умно. Г. Гриняний просто списаль его у изкого-либо ненавистнаго имъ старообрядческаго начетчика, въ чемъ его и заподозрили свои же "коллеги" и поставили ему въ упрекъ, что онъ, всегда съ неизменной настойчивостью поридая начетчиковъ, какъ "вевежественныхъ" и "темныхъ" вожаковъ, самъ широко пользуется ихъ сочиненіями и познаніями, скрадывая у нихъ ответы на серьезные вопросы, съ которыми онъ самостоятельно не въ состояніи справиться.

Не знаемъ, будетъ ли удовлетворенъ этимъ отвътомъ вашъ вопрошатель, г. Строевъ, ужъ очень желающій знать: "что именно получилъ митр. Амвросій въ греческой церкви при своемъ рукоположеніи отъ патріарха, и что онъ получилъ въ старообрядчествъ, когда присоединялъ его священно-инокъ Іеронимъ"; но изъ гринякнискаго отвъта ясно, что м. Амвросій въ греческой церкви получиль "дъйствительную и правильную хиротонію", конечно, съ присущими ей правами и властью, а "путемъ соединенія" со св. Церковію это "таинство наполнилось благодатно-спасительнымъ содержаніемъ".

Таковъ отвътъ "опытиташаго" и "лучшаго" миссіонера, всегда мнящаго себя "глубокосвъдущимъ" по встыть вопросамъ. Онъ выяснилъ, что сомитваться въ действительномъ благодатномъ достоинствъ старообрядческой ісрархін нъть викакого основанія. Но какъ ни признательны мы г. Гринякину за то, что онъ пошель въ этомъ вопросъ по следамъ нашилъ начетчиковъ и удачно воспользовался ихъ отвътами, мы должны однако вскрыть, что вышензложенный его отвыть противоръчить догматическому ученію грекороссійской церкви о таниствахъ священства и крещенія. Мы приводили уже целый рядъ свидетельствъ, изъ которыть видно, что грекороссійская церковь признасть "нензгладимость и неотъемлемость спеціальных даровъ Св. Духа" въ хиротонін, совершенной еретическими ісрархами. На это признаніе указали г. Гринякину и его товарищи. Онъ, такимъ образомъ, отвъчалъ не какъ миссіонеръ господствующей церкви, върующій по ея догматамъ и обязанвый ихъ отстапвать, какъ правильные и истинные, а какъ старообрядческій начетчикъ, считающій накоторые догматы ся ложными и сретическими.

Отвътъ г. Гринянива вызвалъ горячія возраженія со стороны нівкоторыхъ мисссіонеровъ и преподавателей семинарій. Тутъ и обнаружилось, что и въ настоящее время среди миссіонеровъ нівтъ единомыслія и каждый изъ нить держится своей візры. Но

Когда въ товарищахъ согласья нътъ,— На ладъ ихъ дъло не пойдетъ, И выйдетъ изъ него не дъло, только мука.

И не мука только, а нѣчто худшее. Миссіонеры, оказалось, не понимають самыхъ простыхъ истинъ христіанства.

Возражая Н. Гринякину, преподаватель тамбовской семинарін Н. Чинновъ доказываеть, что если признавать хиротовію еретиковъ действительной, то неизбіжно должно признавать ее и благодатной. "Словомъ- "действительность", - развиваеть свои мысли г. Чинновъ, обозначается наличность тых условій, при которыхъ извъстное дъйствіе признается за таниство (Макарія, Догм. Богословіе, т. V, § 245), т. е. за такоо священное дъйствіе, которое подъ видимымъ какимълибо образомъ дъйствительно сообщаеть върующему невидимую благодать Вожію, за орудіе, которое необходимо дъйствуеть благодатію на приступающихъ" (Тамъ же, т. V, 243. Ср. Православное Исповыдание, вопр. 99). По словать Посланія восточных в патріарховь, "таниства суть действенныя и живыя орудія для им'єющихъ нужду въ благодатномъ освящении" (Посл., чл. 15).

Послание восточных патріархов свое разсуждене о существ таниств заканчиваеть такими словами: "Мы почитаемъ ложнымъ и нечестивымъ то учене, будто бы несовершенствомъ вёры парушается пёлость и совершенство таниства. Ибо еретики, которыхъ принимаетъ Церковь, когда они отрекаются отъ своей ереси и присоединяются ко вселенской Церкви, получили крещене совершенное, хотя имъли вёру несовершенную" (чл. 15). Какъ, скажуть, развѣ возможно дъйствіе благодати среди еретиковъ? Развѣ возможно спасеніе виѣ Церкви Христовой и т. и.? По подождемъ пока пугать себя такими и подобными имъ стращными словами, а всмотримся въ дѣдо нѣсколько попристальнѣе". (Мис. Обозр., 1903 г., № 8, стр. 1157).

И дальше г. Чинновъ, раздъляя догматическое учение господствующей церкви о благодати хиротонія у еретиковъ, говорить: "Процасть, отдёляющая еретиковъ (въ широкомъ смысль) оть Церкви, не для всых ихъ одинакова. Если для одних она непроходима, то для других она не такъ глубока; если одни изъ нихъ совершенно чужды Церкви, то другіе, какъ говорить св. Василій Великій, еще не совстьмъ чужды Церкви, а, слъдовательно, и ея даровъ. Эго, конечно, не означасть того, чтобы какія бы то ни было сретическія общестна сами по себъ были самодовлъющимъ источникомъ или гранилищемь благодати Св. Духа, исть, — благодать можеть действовать среди няхъ только постольку, поскольку они сще не "чужды", не порвали окончательно своен связи съ Церковію, единственною хранительницею благодати Св. Дука. Другой вопросъ, насколько дінственца или спасительна для еретиковъ принятая ими благодать Св. Духа".

Для выясненія этого вопроса Чивновъ приб'ягаеть къ такому "подобію": "Въ Церкви, -- говорить опъ, -- какъ въ большомъ дому, на-ряду съ сосудами золотыми и серебряными пребывають сосуды деревянные и глиняные, ин-ряду съ сосудами "въ честь" есть сосуды и не въ честь... Почему же извъстныть еретиковъ не уподобить этимъ "сосудамъ не въ честь", которыя хотя принимають и действительныя таинства, получають чрезъ нижь благодать, но эта принятая благодать не действуеть въ нихъ во спасеніе, тщетна для нихъ,до техть поръ, пока они остаются "сосудами" "не въ честь"? Когда же путемъ покаянія (или чинопріема) они очистять себя оть всякой скверны, соделаются сосудами въ честь (2 Тим. 2, 19-21), тогда н только тогда принятая ими благодать начинаеть действовать для нихъ во спасеніе".

Не разделяя отрицательнаго миёнія Гринякина отвосительно благодати зиротоній у еретиковъ, г. Чинновъ, однако слодится съ нимъ въ вопрост о действованій благодати въ присоединяемыхъ отъ еретиковъ клирикахъ тотчасъ же после ихъ присоединенія къ св. Церкви. Разница только въ томъ, что, по утвержденію Гринякина, "путемъ соединенія" съ Церковію еретическихъ клириковъ ихъ хиротонія "наполняется благодатиоспасительнымъ содержаніемъ", а по верованію Чиннова, у нихъ съ момента присоединенія къ Церкви "начинаетъ действовать для нихъ во спасеніе" полученная ими въ еретическомъ обществе благодать священства.

По Чиннову выходить, что митр. Амвросій получиль благодать хиротовін въ греческой церкви, но тамъ она была "не действенна во спасеніе" и только, когда присоединился мптр. Амвросій къ старообрядческой Церкви, "только тогда принятая имъ благодать начала действовать для йего во спасеніе".

О. Мельниковъ.

(Продолжение слыдуеть).





### Приходскіе обычаи и порядки въ древней Руси \*).

Правительственная охрана интересовъ братчинъ. До насъ дошелъ изъ глубокой древности целый рядъ уставныхъ грамотъ, жалованныхъ повсемъстно въ древней Руси разнаго рода сельскимъ и городскимъ общинамъ, большимъ и малымъ, и изъ этихъ грамотъ усматривается, съ какимъ доверіемъ высілее правительство относилось из крестьянамъ и простымъ горожанамъ, дозволяя имъ, по наъ въковому обычаю, состаилять сходин и собранія для совокупныхъ дель и совокупнаго приходскаго празднованія, и какъ «старательно оно оберегало проявившуюся издавна въ народъ потребность обходиться въ маловажных случаяхъ собственнымъ частнымъ судомъ и расправой; при этомъ весьма примъчательно то, что высшее правительство оберегало эти оратчиныя права отъ произвола своихъ же собственныхъ чиновинковъ, которыть волокита въ делать и всякаго рода здоупотребленія власти, а въ особенности несправедливые и чрезыврные поборы съ народа ему были хорошо извъстны. Такъ въ этихъ грамотахъ съ замечательнымъ постоянствомъ повторяется запрещение всякаго рода княжескимъ чиновникамъ вздить на "братчины" незванными. Кто же изъ этихъ чиповниковъ ослушается этого приказа и прівдеть испрошенный и незванный на братчину и станеть пировать и пить "насильно", тоть обязывался, безъ суда и безъ следствія, платить вдвое за всякое лихо, которое произондеть на братчинъ, и, сверхъ того, подвергался наказанію и денежному взысканію по приговору великокняжескаго суда. Воть въ какихъ именно выраженіяхъ писался въ старинныхъ грамотахъ этотъ запретъ: "А на пиры и въ братчины не додить незвавъ никто (въ иныхъ грамотахъ прямо перечислялись: тіуны и ниме нам'встничьи люди и волостелины и боярскіе люди и воротники), а вто къ нимъ придеть въ ширъ или въ братчину пити незванъ, и опи того вышлють вонь безпенно; а кто у нихъ учнеть пити скивно (то-есть насильно), а учинится у нихъ въ томъ пиру или въ братчивъ какова гибель, и язъ ту гибель велю на томъ взяти безъ суда и безъ исправи" (то-есть безъ следствія). Въ другихъ грамотахъ значится: "П тому та гибель платити вдвое"; во многихъ грамотахъ въ концв помъщались еще следующія слова: "А отъ меня великаго князя быти (ослушнику) въ казнъ (я) въ продаже (т.-е. пени). Въ некоторыть великокняжескить грамотахъ прямо указывалось, что отъ этой взды незванныхъ на пиры и въ братчины "чинилось душегубство и татьба, и вныть лигить дель много" 12).

Прод., см. № 22. 15) Весьма примъчательно, что эти правительственныя запрещенія ходеть безъ зова въ братчину нашли себъ отголосокъ въ нашей древней духовноназидательной литературъ. Такъ въ книгъ "Пчела" 1623 года, на листь 217, встрачается такой совыть: "Не незванъ въ пиръ не ходи, аще сваришися въ немъ, и начнеши на чашника жаловатися, глаголюще лихою ми еси рукою далъ пити". См. Горскій и Невострует "Описан. славян. рукоп. московск. сунод. биб." № 314, стр. 562. Нахожденіе при пиръ "чашника" весьма примачательно въ паляхъ подробнаго выясне-

Заботливость великовняжеского правительства въ огражденін интересовъ крестьянъ и вообще простолюдиновъ отъ своеволія и произвола чиновниковъ, которые, въ качестив незванныхъ гостей, пріважали на народные приходскіе приздники не столько для пированія и дарового угощенія, сколько съ цілью взысканія разныхъ поборовъ съ братчинъ, деньгами и ватурой, простиралась даже до того, что особыми запрещеніями сдерживался этоть произволь и званныхъ гостей. Въ приведенвой выше грамоть динтровского князя Юрія Іоанновича оть 29 іюля 1509 года говорится далье: "А кто нвъ братчинъ позоветъ къ себъ тіуна или доводчина (сыщика или следователя) пити въ пиръ или братчину и они, пивши, да туть не ночують, а ночують въ иной деревив, а насадокъ изъ пировъ и изъ братчинъ у нихъ не смлють" 13). Последнія слова грамоты указывають на то, что обыкновенно съ братчинъ взыскивались разные пошлины и поборы (въ пользу должностныхъ лицъ, помъпциковъ и ихъ приказчиковъ), отъ которыхъ великіе квязья особыми грамотами освобождали некоторыя волости-приходы 14). Общимъ же обыкновеніемъ было, что чиновники, прівзжая на братчины, содержались на счеть крестьянскаго общества выжеть со своими людьми и сверьъ того брали съ него пошлину. Эта пошлина ваыскивалась на томъ основанін, что для своего м'ястнаго приходскаго праздника братчина, какъ мы видели, въ складчину цълымъ селомъ или деревней варила пиво и медъ, а это право варенія и куренія вина и спиртныхъ напитковъ и продажу ихъ казна всегда присвонвала исключительно себъ и разръшала это варсніе и куреніе частнымъ лицамъ и обществамъ подъ условіемъ уплаты акциза ("капщизны"—на западъ Россін и въ Польшъ) и только дворянамъ и служилымъ людямъ разръшалось варить пиво и медъ для собственнаго употребленія ("про себя" или "про свою нужу") 15).

Подъ словомъ "насадокъ", употребленномъ въ грамоть, и надо понимать опредвленную пошлину съ приготовленныхъ питей, которая взыскивалась натурой (ведрами) пли же опредълялась въ деньгахъ 16), приготовленіе же народомъ напитковъ разрішалось особыми постановленіями только въ опредаленные дни въ году, какъ напримъръ: къ Паскъ, къ Дмитровской субботъ, къ Ни-

він организаціи этого мірского приходскаго учреждепія. Въ медовыхъ братствахъ западной Россіи также постоянно встръчаются при братскихъ пиршествахъ "ключники", то-есть тъ же "чашники". Сравни зап. рус. постановленія; "Акты югозапад. Россін" І, стр. 254.

<sup>13)</sup> Свёдёнія о правительственныхъ распоряженіяхъ въ отношении братчинъ почерпнуты изъ уставныхъ грамоть, помъщенныхъ въ "Акт. Археогр. Экспед."; т. І, № 11 (1391 года), 50, 72, 103, 150 и во многихъ дру-LHX.P.

<sup>14)</sup> См. уставную грамоту царя Ивана Васильевича; .Pyc. достопамят.", ч. I, стр. 130.

<sup>15)</sup> См. "Акт. Арх. Экспед." т. III, № 146, то же въ т. I, № 234, (стр. 237); см. также грамоту царя Василія Ивановича Шуйскаго въ Пермь великую у Востокова, "Опис. рукоп. Румян. муз." стр. 71. 16) "Акт. Арх. Экспед." т. I, № 348.

колину дию и къ Масленой недвли, да и то указывалось, сколько именно дией вольно было потреблять эти питін ("а пити три дия") <sup>17</sup>). Обывновенно съ братчинъ шло волостелю (въроятно, и намъстнику въ городахъ), два раза въ годъ, къ Пасхъ и къ Николину дию, съ приготовленныхъ напитковъ—по насядкъ (ведру) пива, "а не люба насадка—алтывъ".

Изъ этихъ правилъ мы видимъ, что освобожденіс братчивъ отъ уплаты этигъ пошлинъ и предоставление имъ въ извъстные дни въ году и въ храмовые праздники варить безпошлинно пиво, медъ и брагу было большой льготой. Кром'в того, братчинамъ дозволялось приглашать на свои приходскіе праздники скомороховъ "веселыхъ молодцевъ", которымъ, однако, въ грамотахъ запрещалось самовольно являться на праздникъ безъ приглашенія братчинъ 18). Скоморохи, ходившіе изъ села въ село большими ватагами человекъ нъ 50, 70 м 100, составляли неизобжную принадлежность пиршествъ и обрядныхъ торжествъ языческой Руси, и понятно, что правительственная власть, согласно указаніямъ духовенства, старалась по возможности ослабить языческія народныя привычки, а потому и издавала стесинтельныя правила для скомороговъ 19).

Надо вообще замѣтить, что съ укрѣпленіемъ христіанства на Руси, когда пастыри церкви возвысили свой авторитетный голосъ противъ остатковъ язычества, противъ "игръ и позоровъ обсовскихъ и плясокъ срамныхъ" 20),

<sup>17</sup>) "Акт. Арх. Экспед." т. І, № 234 и т. ІІІ, № 37.
 <sup>18</sup>) См. о запрещенім этихъ безчиній въ Стоглавъ, нед. "Прав. Собесъд." 1862 г., Казань, стр. 181.

19) См. подробности о внутренней жизни братчинъ и отношеній, въ которыхъ онъ стояли къ мъстной власти, въ стат. А. Попова, "Пиры и братчины", по-мъщенной въ "Архивъ истор. юрид. свъд., относящ. до Россін", изд. И. Калачева, т. П., стр. 30 и послъдующія.

См. также статью И. Малышевскаго, "О церковно-праходских попечительствах» ("Прав. Обоер.", февраль 1878 г.) Малышевскій замъчаеть: "Чувство братскаго сближенія подъ вліяніемъ новой въры участвовало и въ развитіи братчинъ въ русскихъ приходскихъ общинахъ. На братскую складку устраивался общій правдинчный объдъ или трапеза, часть изъ складочнаго сбора шла на церковь, часть удълялась бъднымъ. На братчивахъ за круговыми чашами пълись тропари въ честь правдника, святого, за князя, за міръ. Иногда могли вдъсь, какъ во время древнихъ агапъ, распъваться и свои духовные стихи, какъ намекаетъ начало одного поученія о застольныхъ тропаряхъ: "Трапеза ставится, Христосъ Богъ славится".

6) См. въ Стоглавъ (над. "Прав. Собесъд." 1862 г., Казань), стр. 178—192, а также стр. 390—402.

разгулъ, сопровождавшій обыкновенно языческія празднества, ослабъвалъ понемногу, и ваши братчивы-приходы, образовавшіеся на церковной почві, являлись уже постепенно очищенными отъ языческихъ суевърій и обрядностей; общественныя увеселенія, пріурочиваемыя къ святымъ пристівнскимъ днямъ, теряли понемногу свой прежній языческій колорить. Конечно, братчинные пиры сопровождались излишествами въ тат и питы, но во всякомъ случат это налишество не вытиялось участвующимъ въ пиръ въ обязанность, какъ во времена языческія, когда требовалось объедаться на священных пирахъ и воздержанность почиталась за стыдъ. У древнихъ приходскихъ общинъ, какъ мы выше видъли, церковнорелигіозные интересы ставились на первомъ планв. Устраивая по праздникамъ свои братчинныя пиршества, эти приходскія общивы, по установившемуся христіанскому обычаю, заключавшемуся въ удфленіи при общественномъ пированіи милостыни убогимъ и инщимъ, не забывали, въ свою очередь, дёль христіанскаго милосердія 21). По стародавнему порядку наши братчины-прилоды продолжали для своихъ пировъ сытить медъ и варить шиво, но старались приготовить напитковъ побольше, а выпить поменьше; остатокъ этотъ предназначался въ продажу, а вырученныя деньги поступали на нужды церковныя, на дела благотворительныя, а оставшійся оть сычонія меда воскъ шель на церковныя св'вчи.

А. Папковъ.

#### (Продолжение слюдуеть).

<sup>21</sup>) См. объ обычав нашихъ великихъ княвей раздавать мелостыню при перованіи, напр. у Макарія, "Ист. рус. цер." т. ШІ, стр. 267 и послъд; у Снегирева, "Рус. простонар. правд." т. І, стр. 194, 196. См. о времени св. Владиміра, въ Лаврентьенской летописи (П. С. Р. Л. т. I, стр. 53 и 54, 127, 183, 187). Изъ етой льтописи усматривается, что пиры великаго князя Владиміра пріурочивались къ церковнымъ торжествамъ-особенно при поставленіи новой церкви-и сопровождались обильнымъ удъленіемъ средствъ на нужды церкви, а также широкой раздачей мелостыни бъднымъ и убогимъ, не только пришедшимъ ко двору великожняжескому, но и твиъ, которые по немощи оставались въ домакъ; этимъ последнимъ великокияжеская милостыня, состоявшая изъ хлѣба, мяса, рыбы, овощей, меда и кваса, развозилась по городу. См. также у Заопелина, "Истор. рус. жизни" II, 435. Угощеніе нищихъ составляло одну неъ цълей объда, какъ и ныиз при "братерских» объдахъ въ праедничные и храмовые дни въ югозападной Руси.

### Древности русскаго зодчества. Храмъ Рождества Пресв. Богородицы и крестовая ложница св великаго князя Андрея Боголюбскаго.\*)

III.

Семь съ половиной вековъ протекло надъ этимъ прекраснымъ памятникомъ древней родной старпны; многое въ немъ успело изменить и разрушить время, а дикіе

\*) CM., N 22.

варвары, свои и пришлые, лишили этотъ храмъ всего благоленія и "древняго летописнаго украшенія многоценных сосудовъ церковных и Герусалима златаго съ каменьями драгими". Въ немъ не найдемъ мы уже "хитростнаго намечтанія", остались только стены, немые свидетели былыхъ годовъ "съ нояснымъ узорочьемъ", съ сохранившимися столпами п "кубками", которые и





Фрески церкви Рождества Пресвятыя Богородицы

теперь говорять о красоть древняго искусства зодчества. При изучения этого намятника въ настоящее время и при сравнени съ другими подобными сооруженими, презмествовавшими этому храму, я нахожу ньчто общее, но съ нъкоторыми характерными особенностями дальныйнаго развитія древне-русскаго искусства. Прототинами храма Рождества Пресвятыя Богородицы служили князю Андрею Воголюбскому храмъ Всемичостиваго Спаса (Преображенскій) въ Переяславль Зальсскомъ, храмъ св. вм. Георгія въ Юрьевь Польсьомъ и церковь свв. мучениковъ Бориса и Гльба въ Кидекшь, построенные нъ этомъ же Ростово-Суздальскомъ крав его отцомъ, княземъ Юріємъ Владиміровичемъ Долгорукимъ

О началь основанія собора святого Юрія (Георгія) въ льтописять не указывается, но о перестройкі этого крама льтописець подъ 1280-мъ годомъ занесь слідующее: "Того же льта Святославъ князь руши церковь святаго Юрія, каменную; такожде обетшала и поломася, юже біз создаль діздъ его Юрій Володиміровичь (Долгорукій) и святиль ея великимъ священіемъ"; а уже подъ 1284-мъ годомъ заносить слідующее: "Благовірный князь Святославъ Володиміровичъ сверши церковь свя-

таго мученика Георгія и украси ю".
Построеніе же храма Всемилостиваго Спаса літописи относять къ 1152-му году. "Въ літо 6660-ое (1152) Великій князь Юрій городъ Переяславль отъ Клетинна озера перенесе и созда больши стараго и церковь въ

немъ постави каменну Святаго Спаса".

Начало основанія церкви свв. мучениковъ Бориса и Гліба въ Кидекші літописи относять къ тому же году.

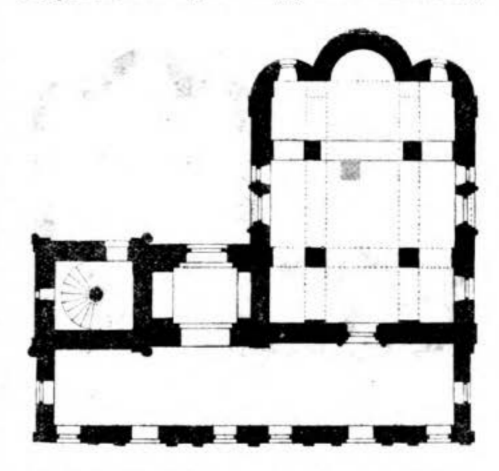
Храмы Преображенскій въ Переядлавлі и Борисоглібскій въ Кидекші по внутреннему расположенію имітоть об-

щее расчленение съ храмомъ Рождества Вогородицы; но идея, положенияя въ общую основу плана, кореннымъ образомъ измѣняетъ наружную и внутреннюю схему пристроикой верха крестовой ложницы, гдъ св князь Андреи принятъ свою мученическую кончину.

Самый храмъ въ первомъ этажѣ почти квадратный, съ выступающими тремя алтарными нишами-абсидами, имфеть внутри типну, отъ западной до восточной стъны средняго полукруга алтаря, 21 арт 12 верт, а тирину огъ съверной до южной стъны 14 арт 8 верт; длина ле до столбовъ а ггаря 12 арт. 11 верт

Виугри храма четыре квадратвых столба, служащихъ опорами подпружнымъ аркамъ, на срединъ которыхъ основанъ барабанъ съ окнами и купо гъ. Два столба находятся внутри церкви, къ нимъ - то примыкали хоры (па гаты), пдуще оть западной ствиы до столбовь Хоры, счежные сь крестовой великокняжесьой тожницей, соединячись дверью, въ настоящее время частью заложенной, въ закладыв которой помъщается небольшое окно, позвоілющее видігь внутренность храма. Подъ сводами ложницы, внизу, находится придъль во имя св. Андрея (тратичата, - въ древности, надо почагать, эго быть притворъ. Крестовая ложница, расположенная вверху надъ притворомь, и стужита для князя мъстомъ молитаъ, стезъ, раскаянія въ дневномъ гават, сердечнаго умиленія и составляла переходъ въ храмъ "азъ-же вниду въ домъ Твон и покланюся ко храму святому Твоему въ страсв TBOEVA"

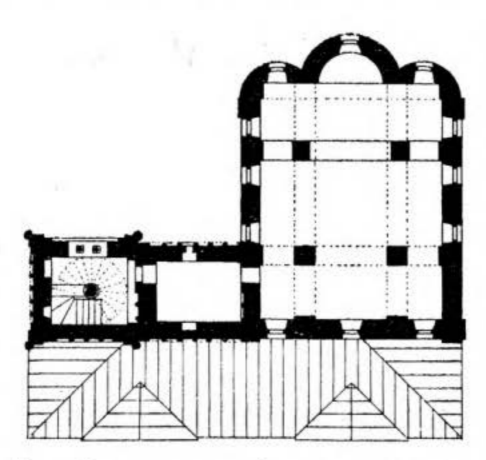
Объ мочь обычай вечикаго князя памятуеть и современный летописець: "По вся дви велиый князь Андрей иметь обычай добровравный: ночью входиль онъ въ церьовь, самъ зажигать свёщи и, видя образъ Вожій, написанный на нконахъ, взираль какь на Самого Творца и, видя всёхъ святыхъ, написанныхъ на иконахъ, смирялъ образъ свои съ сокрушеннымъ сердцемъ, испускалъ вздоли отъ глубины души, слезы лились у него изъ глазъ, покаяние Давидово онъ принималъ, оплакиватъ свои грёхи, исгланное предпочиталъ зланному, небесное—вреченному и царство со святыми у Бога Вседержите ия—мимолегному



Планъ 1-го этажа церкви и притвора во имя Рождества Пресвятыя Богородицы.

парству земному". Вотъ дѣйствительное назначение помъщения, которое находится во второмъ эгажѣ, на уровнъ хоръ (палатей) при храмѣ Рождества Пресвятыя Богородицы въ Боголюбовѣ.

Ложница имбетъ небольшіе разміры: въ длину 6 арш. 101/2 верш., а въ ширину 4 арил. 15 верш.; перекрытіе надъ ней коробовое сводчатое. Ложница соединялась съ стаями длин. 6 арш. 10 верш., а шириной 5 арш. 6 верш., им вющими каменную дестницу, обвивающую круглый столбь и ведущую внизъ ко входу. Подъ этими-то сводами, безмолвными свидьтелями совершившагося семьсогъ двадцать літь тому назаць гнуснаго преступленія, мученически окончиль жизнь свою великій князь Андрей. "Реже бысть въ пятницю на объднін, совъть лукавы и пагубійственный-и свіщаща убійство на ночь, якоже Іюда на Господа. И пришедши нощи, они же устремившеся поимаше оружія, пойдоша нань, яко звъріе свиръпіи и идуще имъ къ ложницы его прія е страхъ и трепегь и біжаща съ сініи, шедіне въ медушу и пиша вино... и тако упившеся пойдоша на съви... вземие оружіе, яко звъріе дивін, пришедше имъ къ ложницы, ить же блаженным князь Андрей лежить, и рече едивъ, стоя у дверіи: господине, господине!--и рече квязь: кто есть? - онъ же рече - Прокольи -- и рече квязь:-- о паробче, не Прокопьи -- Они же прискочища къ дверемъ слышаща слово княже и почаща бити въ двери и силою выломища двери. Блаженный же вскочи (съ ложа) хотв взяти мечъ и не бъ ту меча, бъ бо тамъ дни вынялъ и Анбалъ, ключникъ его: то бо мечь бяшеть святаго Бориса. И вскочища два окаянная и ястася съ нимъ, и князь поверже единаго подъ ся и митвше князя повержена и уязвиша свой другь; и по сель позвавша квязя и боряхуся съ нимъ вельми, бящеть бо силенъ и съкоша и имеди и саблями и копіями язна даша ему. И рече имъ: о, горе вамъ нечестивіе! Что уподобистеся горя съру? Что вы зло учинихъ? Аще кровь мою проліясте на земль, Вогь отметить вы и мой хлъбъ. Се же нечестивіи мнъвіпа его убісна до конца и вземие друга своего и несоша вонъ трепещуща,



Планъ 2-го этажа крестовой дожницы и полагей Рождественской церкви.



Крестовая ложница св. Андрея Боголюбскаго, внутренній ся видъ.

онъ вгоронь выскочивь по нись и начань рыдати и глаголати въ бользни сердца иде подъ съни. Они же слышана гласъ, возворотишася всиять нань. И стояше имъ и рече единъ: стоя видъхъ, яко князя идуща съ съній долу и рекоша: глядатай сго, и текоша похоровати его оже ньтуть, идъ же его отошли убивше, и рекоша: то есме почитахомъ, вборцъ вщете сго и тако въжегни свъщи налъзоща и поърови, и съдящу ему за столномъ въсходнымъ и надолзъ ищущимъ его, и узръща и съдяща, яко ягня непорочно и ту окаяніи прискочища и Петръ же отъя ему руку десную. Князь же, воззръвъ на небо, рече: Господи! въ руцъ Твои предаю Тебь духъ мой,—и тако усне. Убіенъ же бысть за столномъ у въходныхъ дверей, въ субботу на нощь и освъть заутра въ недълю на память 12 апостолъ".

Такъ совершилось, по трогательному сказанію современнка, злодійское преступленіе въ ночь на 29 іюня 1174 года, въ Воголюбовъ.

Сказаніе Суздальской літописи, подъ 1174 годомъ, опреділяєть все то поміщеніе, въ которомъ совершено было убінство св. князя Андрея. Эго поміщеніе тождественно съ существующимъ въ настоящее время, т. е. въ немъ есть сіни, ложница, приділь (притворъ) и храмъ. Въ літописи нигдів не указано, чтобы заговорщики вошли во дворъ княжій, или въ его княжескія палаты, но что княжій домъ былъ, это подтверждаетъ намъ то же сказаніе, которое дальше передасть: "горожане-же Боголюбцы разграбиша домъ княжь".

Изъ сказанія літописи и сказанія Степенной книги: "и дворъ свой княжій близъ новосозданныя Рождества Пресвятыя Богородицы церкве (во не смежно) постави",— можно выяснить, что палаты княжескія стояли отдельно. Время намъ не сохранило ихъ, не потому-ли, что онв были выстроены изъ дерева? Переходя къ этому сохранившемуся до настоящаго времени памятнику, я определяю следующее:

- Храмъ Рождества Пресвятыя Богородицы, крестовая ложинца и съви есть одно пъльное сооружение, по выраженной въ немъ идеъ.
- На основаніи этого нельзя выдалять часть общаго сооруженія, именуя ее: "палатами князя" и
- Желательно возстановить этоть древній намятникъ русскаго зодчества по возможности въ томъ видѣ, въ какомъ онъ существоваль въ XII вѣкѣ.

Василій Боринъ.



## ИЗЪ УРАЛЬСКОЙ СТАРИНЫ \*).

II.

#### Узники Далматовскаго монастыря.

Заброшенный въ глухомъ углу Пермской губерніи, Далматовскій монастырь м'істом'ь ссылки сділался въ XVIII стольтін. Здысь вмысть съ дыятелями старообрядчества томились и другія изв'єстныя въ русской исторіи лица. Такъ, сюда была заключена юная княжна Юсупова, скончавшаяся въ стенахъ неволи. Княжна Юсупова была дочь знаменитаго въ свое время князя Григорія Юсупова, а воспріеманцей при крещеніи была у нея императрица Елисавета. Что именно совершила молодая, только что вышедшая изъ дътскаго возраста, княжна Юсупова, изъ документовъ монастыря не видно. Они гласять только, что княжна Юсупова сослана въ монастырскія стіны: "по ніжоторому велико-важному дълу". При ней, въ продолжение всехъ 27 летъ заключенія, неотступно находилась калмычка Марія Иванова, и одна она, знакомая съ прежнею жизнею княжны, проводила Юсупову въ мъсто въчнаго успокоснія, унеся съ собой и тайну "велико-важнаго преступленія".

Въ томъ же монастыръ, вмъсть съ старообрядцами, быль заключень графъ Петръ Апраксинъ. Графъ происходиль изъ старинивищаго аристократическаго рода. Онъ быль сынь знаменитаго въ свое время генералълейтенанта Оедора Андреевича Апраксина. До 1773 года и гр. Петръ Апраксинъ быль въ чинъ генералъ-лойтенанта. За что онъ быль уволенъ оть службы и заключень въ монастырь, — осталось для архивныхъ делъ Далматовскаго монастыря тайной. Въ дороги отъ Москвы до Далматова графъ находился подъ строгимъ присмотромъ унтеръ-офицера Буткова и трехъ городовыхъ. Въ силу приказа, даннаго Буткову, "для разговору никто къ графу Апраксину допускаемъ не былъ; никто объ немъ, какой онъ человъкъ, не зналъ, даже и унтеръофицеръ Бутковъ съ рядовыми: ибо о томъ ему было воспрещено графа Апраксина спрашивать". Выло воспрещено входить съ нимъ въ разговоры, "давать ему для письма бумагу, чернила, перо и все то, что чтых только писать можно". Въ монастыръ графу Апраксину была отведена тесная, визменная, въ одивъ этажъ, съ кирпичнымъ поломъ и сводомъ келья, въ которую дневной свыть входить оть полудня двумя съ жельзными рышетиами небольшими окнами—"сквозь слюдяныя окончины". Эта келья, сохранившаяся и до сего времени, примыкаеть из ствернымъ вратамъ монастырской ограды, со стороны востока, и находится въ такомъ удаленіи отъ другихъ зданій монастыря и въ такомъ мёстт, что нико не можетъ подойти из ней незаміченнымъ. Въ первой половині кельи, по силь указа, поміщался унтеръофицеръ Бутковъ съ рядовыми, такъ что въ пользованіи графа находилась небольшая каморка, выходъ пізь которой графу былъ строго воспрещенъ, точно также какъ и всякіе разговоры. Свое одиночное заключеніе графъ обыкновенно проводиль за чтеніемъ Библіи.

За религіозныя уб'яжденія въ монастыр'я томились следующія лица: 1) Іеромонахъ Өеофанъ Леонтовичь, который приходился роднымъ племянникомъ знаменитому Ософану Прокоповичу, на средства котораго онъ восинтывался въ чужихъ краяхъ. По возвращения пэъ-за границы, Леонтовичъ постригся въ монахи и проходилъ разныя званія въ Вильнт. Въ Далматовскомъ монастырт: онъ появлялся два раза. Въ первый разъ онъ былъ присланъ сюда изъ Москвы подъ арестомъ въ 1764 году, во второй разъ онъ появился здёсь въ 1780 году. Ософанъ Леонтовичъ былъ очень образованнымъ человъкомъ. Кром'в русскаго, овъ зналъ языки: латинскій, греческій, ньмецкій, польскій и малороссійскій. Оставиль послів себя много печатныхъ проповъдей, которыя были имъ выпущены въ свъть во время пребыванія его въ Впльнъ. 2) Протојерей Вольшого Успенскаго собора въ Москвъ и сунодальный членъ-Іоаннъ Максимовъ, который охранялся здёсь "крепкою стражею" съ 1735 по 1745 годы. 8) Игуменья Переяславского князь-Андреена монастыря Арсенія Михайлова, — содержалась здісь въ 1758 году. 4) Съ 13 іюня 1729 года по 26 января 1842 года томилась здёсь вдова-москвитянка Стефанида Соловьева. О всехъ этихъ лицахъ неть более или менте подробныхъ данныхъ, но судя по времени ихъ заточенія, они несомивнею были заточены по религіознымъ дъламъ.

Самымъ последнимъ узинкомъ Далматовскаго монастыря былъ старообрядческій монахъ Герасимъ. Онъ былъ присланъ въ монастырь почти одновременно съ отставнымъ секундъ-маіоромъ Алексемь Ивановымъ Ржевскимъ и крестьяниномъ графовъ Орловыхъ Оедоромъ Маковкинымъ. Дело объ этихъ последнихъ "секретныхъ арестантахъ", сохранилось, между прочимъ, и въ архивъ пермскаго губернскаго правленія, по канцеляріи намѣстика.

Ржевскій быль прислань 5 іюля 1763 года въ си-

Прод., см. № 19.

бирскую губернскую канцеларію. Ссылкой ему назначень быль Далматовскій Успенскій монастырь и предписывалось "тамъ его подъ присмотромъ надежнымъ содержать, съ тёмъ, чтобъ онъ изъ того монастыря отнюдь никуда отлучаться не могъ, а на одежду его, карчи и прочее его содержаніе опредѣлить, изъ доходовъ того же монастыря, по полтинів въ каждый день, считая натурой и деньгами".

По определеню сибирской губериской канцелярін, быль командировань для наблюденія за Ржевскимь вы монастыр'є сибирскаго гаринзона п'єхотнаго батальона капраль Андрей Поповъ, съ тремя челов'єками солдать, которому цана была отъ губериской канцелярін особая инструкція.

1.

"Принявъ тебъ въ сибирской губериской канцелярін сію инструкцію и отъ упоминасмаго конвойнаго каптенармуса Зеленова, реченнаго отставного секундъ-мајора Ржевскаго, и данную отъ адфиней канцеляріи о дачь четырехъ ямскихъ подводъ подорожную и на платежъ оныхъ подводъ отъ Тобольска до Успенскаго Далматова монастыря изъ тобольской ревтерен прогонныхъ денегь на четыреста на восемьдесять на шесть версть, на каждую подводу по рублю по сороку по пяти копъекъ съ половиной, а на четыре-пять рублевъ восемьдесять двъ копънки, и означенному Ржевскому на пропитаніе въ пути, по полтинъ на день, считая отправленія своего съ провадомъ на семь дней, три рубля пятьдесять копвекъ, итого девять рублей тридцать двъ копъйки, ни мало не машкавъ, ахать съ нимъ Ржевскимъ изъ Тобольска, тобольской епархіи, въ Успенскій Далматовъ монастырь со всякимъ поспъщеніемъ, не останавливаясь нигдъ, ни за чъмъ".

2.

"По проведв твоемъ по тракту и будучи въ Далматовъ монастыръ при содержаніи, какъ тебъ, такъ и солдатамъ, за онымъ маіоромъ Ржевскимъ накръпко смотръть, чтобъ онъ какимъ случаемъ утечки, тако жъ надъ собою и надъ тобою съ солдатами какого поврежденія учинять не могъ".

3.

"Изъ вышеписанных» принятых» тобою изъ тобольской рентерен на пропитаніе въ пути денегь давать теб'в ему, Ржевскому, какъ выше писано, по полтин'я на каждой день, по то время, какъ прибудете въ упоминаемый Далматовъ монастырь, а буде изъ оныхъ принятыхъ изъ рентерен денегь по прібадъ твой въ тоть монастырь сколько останется за расходомъ, оныя никуда не употребляя въ расходъ, при рапорт'я своемъ прислать въ сибирскую губерискую канцелярію неудержно".

4.

"Будучи тебъ въ пути, излишнихъ, сверхъ вышеписанныхъ, четырехъ подводъ и безъ заплаты прогоновъ не брать и никому никакихъ обидъ и примътокъ не чинить, чего и надъ солдатами накръпко смотръть, а поступать какъ доброму и честному унтеръ-офицеру принадлежитъ".

5.

"По прівнді въ тоть Успенскій Далматовь монастырь, явиться тебі того монастыря архимандриту Іоакинфу того жъ часа и изтребовать оть него для содержанія помянутаго маіора Ржевскаго въ томъ монастырі удобные покои". 6.

"Оъ того времени какъ прибудете въ упоминаемый Успенскій Далматовъ монастырь, на реченнаго маі ора Ржевскаго, того монастыря архимандрита Іоакинфа, въ силу вышеписаннаго именнаго Ея Іімператорскаго Величества указу, на одъжду, харчи и прочео его содержаніе, изъ доходовъ того монастыря по полтинъ въ каждый день, считая натурой и деньгами, требовать заблаговременно помъсячно, сколько тамъ, пробыть можеть, изъ коихъ на онаго Ржевскаго и употребить, по требованію его, безъ излишества и что провеходить будеть, за извъстіе въ сибирскую губернскую канцелярію рапортовать каждомъсячно по обстоятельствамъ".

7.

"Ежели жъ противъ сей инструкціи хотя мало чего не исполнить, или тотъ маіоръ Ржевскій изъ-за твоего и команды твоей солдатъ куда-нибудь убъжить, или надъ собою какое поврежденіе учинить, то никто въ томъ другой отвътъ дать можеть, какъ ты неотмънно подвергнешь себя подъ военный судъ и учинено будеть чему достоинъ".

8

"Имъя же въ проъздъ въ пъсахъ и по полямъ наслеги, отъ огненнаго запаленія имъть тебъ съ командою накръпкую и неоплошную осторожность и при отъъздъ съ ночлеговъ, огни погащать такъ чисто, чтобы немало искры остаться не могло, а гдъ имъется соболеной ловъ и протчій звърнной промыселъ, туть огней подъ смертною казнію, отнюдь не класть, въ протчемъ поступать тебъ съ крайнимъ наблюденіемъ по присяжной своей должности"

9

"По указу 1724 году, велъно о дълакъ, которыя тайности подлежать въ государственныхъ дълахъ, онаго отнюдь въ партикулярныхъ пасьмяхъ не писать никому, ниже и тому, отъ кого отправленъ, кромъ настоящихъ реляцій, а ежели какое препятствіе оть кого въ томъ или иномъ будеть его дълу, то писать вольно куды за благо кто разсудить, только поминая о врученномъ ему дълъ генерально, отъ чего оному подтверждение есть. Также ежели случатся дъла постороннія, тайнъ подлежащія, въ реляціяхъ къ тому отъ кого отправленъ писать будеть невозможно, то вольно писать кому въ томъ повърять, а о вручен номъ своемъ никакъ инакъ, какъ только выше писано, подъ жестокимъ наказаніемъ, по винъ преступленія. У подлинной инструкціи подписаль тако: Алексъй Колударовъ, по пунктамъ скръпилъ секретарь Гавріилъ Смирновъ, справилъ подканцеляристъ Миханиъ Узкоглавовъ".

О ссылкъ Маковина говорится въ ордеръ отъ 9 апръля 1787 года генералъ-губернатора Кашкина правителю Пермскаго намъстичества Колтовскому:

"Сего числа получиль я сообщение оть его сіятельства, господина действительнаго тайнаго советника генераль-прокурора и разныхь орденовь навалера князь Александръ Алексевна Вяземскаго, оть 12 марта, при которомъ присланъ по Высочайшему Вя Императорскаго Величества указу навестной графовъ Орловыхъ крестьянинъ Оедоръ Маковкивъ".

Маковина предписывается: "сослать его въ Далматовъ монастырь, на пять лътъ, гдъ содержавъ ежегодно увъдомлять его сіятельство, какія перемъны воспослъдують въ раскаянін и будущемъ его поведенін. Чего для вашему превосходительству и предлагаю: взвольте сказаннаго Маковина приказать отъ конвойнаго принять и дать ему оть вам'вствическаго правленія квитанцію. Маковина жъ, за надлежащимъ присмотромъ, отправить въ Далматовъ монастырь, при повелжнін къ тамошнему городничему, для точнаго исполненія Высочайшаго указа и чтобъ ежегодно рапортовать меня, для изв'ященія его сіятельства, какія перем'євы воспосл'єдують въ раскаянія и будущемъ поведеніи его Маковкина".

О ваточенін старообрядческаго монаха Герасима въ ділахъ Пермскаго намізстничества никакихъ свіздіній не имізется. Данныя о его прежней діятельности находимъ

въ другихъ источникахъ.

монать Герасимъ, въ міръ Григорій, быль сынъ священника Московской епархіи, Гвоздинской волости, Георгієвской церкви, Матеся Козмина, который сначала быль "православнымь", а затымь перешель въ старообрядчество и убладъ въ Вятку. Матеей Козмивъ, сбливившись со старообрядцами, жившими около Гвоздинской волости, усердно занимался чтеніемъ старопечатныхъ жингъ и вопросами религін. Когда въ немъ созръдо рісшение переяти въ старообрядчество, то за нимъ послъдовала и его семья-жена, трое сыновей и дочь. Всв выскить они убхали въ Вятку. До 1754 года Григорій исправляль при отцъ должность пономаря. Въ Вятку онъ прівлаль 18 леть оть роду и въ продолженіе пяти леть исправлять тамъ при Покровской церкви обязанности причетника. Затемъ онъ удалился изъ Вятки въ Гуслицкую волость, Московскаго убада, къ старообрядческому наставнику моваху Госифу. Здесь онъ прожиль сравиительно недолго и началъ затемъ годить по скитамъ. молодой и вдумчивый Григорій, усердно занимавшійся религіозными вопросами, сталъ обращать на себя викманіе. О немъ заговорили. Скиты подмосковные находились въ ведени старообрядческого јеромонака Макарія, который познакомился съ Григоріемъ Козминымъ поближе и постр обилнято испитанія постригь его вр моняти ср именемъ Герасима. Посл'я этого молодого инока мы видвиъ снова вивств съ монахомъ Іосифомъ. Они прожили вывств четыре года и направились затемъ въ Вятку. Здъсь Герасимъ нашелъ своего отца-священника и поселился совывство въ слободв Клинцы. О. Матеей состоямь священивкомъ при мъстной старообрядческой часовив. Черезъ полгода, разставшись съ отцомъ, Герасимъ идеть въ форность Вышновскій, живеть изкоторое время въ старообрядческихъ монастыряхъ на р. Иргизъ и отгуда идеть къ матери своей облиць въ Монетную слободу, куда она прівхала съ Вятки. После несколькихъ новыхъ путешествій, Герасимъ поселился въ Гуспециомъ скиту, гдв и живеть въ продолжение семи PRTS.

Въ 1776 году монахъ Герасимъ вмёстё съ монахомъ Іосифомъ и другими чернецами былъ схваченъ вониской командой и отправленъ съ другими въ тайную экспедицію. Изъ тайной экспедиціи, по Высочайшему повельнію, при своеручномъ наставленіи московскаго архіепископа Платона овъ былъ привезенъ въ Далматовскій монастырь 29 августа 1776 года.

Въ Далматовскомъ монастырв въ это время уже находились, какъ мы выше сообщали, въсколько раньше доставление туда отставной секундъ-мајоръ Ржевскій и крестьянивъ графовъ Орловыхъ Федоръ Маковкинъ. Городнячій города Далматова секундъ-маіоръ Сергій Вонновъ ежемісячно ранортоваль губернатору о содержащихся арестанталь въ одниль и тіль же выраженівль: ..., И во исполненіе онаго ордера, вашему высоко-превослодительству симь въ покорности моей рапортую, что (съ 1 по 1 число каждаго місяца) содержащієся въ Далматовскомъ Успенскомъ монастырів секретные арестанты, а именно: 1) отставной секундъ-маіоръ Алексій Ивановъ Ржевскій, 2) мональ Герасимъ и 3) крестьянить Федоръ Маковкинъ имівются за надлежащимъ воннскихъ чиновъ присмотромъ благополучно и никакиль отъ ниль развратностей не предвидится: также при ниль въ караулів воннская команда находится, какъ долгь и званіе велять".

21 декабря 1791 года Вонновъ рапортуеть генераль-

губернатору Волкову следующее:

"По препровожденін вашему высокопревосходительству настоящаго теченія отъ 1-го числа о содержащихся подъ присмотромъ монмъ въ Святоуспенскомъ Далматовъ монастыръ секретныхъ врестантахъ надлежащаго рапорта, до 14, получая сверхъ личнаго моего навъщенія, отъ вараульныхъ съ... двукратно изуство ежедневные таковые жъ, что они сохранны: но донесеннаго числа, по препровождения въ Пермь еженедельной почты, отставной секундъ-мајоръ Алексви Ржевской, при удрученной сво древности, заматорилой чакотной бользии, съ умноженіемъ въ томъ же роде припадка, надмеру ослабелъ, къ отражению коего немедленно средствомъ опредъленнаго адвсь подлекаря Денисова, въ личномъ же моемъ паблюденін, были предприняты надлежащія мітры, а между тыхъ, къ лучшему ево уврачеванію... числа чрезъ нарочно отряженнаго, требоваль навъщенія правящаго въ городахъ Шадринскъ и Далматовъ докторскую должность штабъ-лекаря Зейделя. И поелику въ теченіи четырехъ дней припадокъ его нимало не умалялся... 19 числа, по-полудии въ три часа, волею Божісй скончался... Въ протчемъ, хотя по извъщению моему, на 20 число штабълекарсыв навъщение его и было исполнено, но поздно ...

20 марта 1792 года генераль губернаторъ Волковъ доносилъ генералъ-прокурору князю Вяземскому, что пятивтній срокъ заключенія крестьянина графовъ Орловыхъ 
Маковкина окончился 12-го того же місяца и что во 
все время содержавія въ монастырів онъ ви въ чемъ 
дурномъ не заміченъ, и представлялт дальнійшее на 
благоусмотрініе. Но никакого отвіта на это представленіс не послідовало. Маковкинъ продолжалъ попрежнему 
содержаться въ заключеній, а 5 декабря 1794 года 
Маковкинъ "отъ застарівой въ немъ водяной болізни, 
волею Вожіей помре... и погребенъ въ томъ же монастырів".

Всых пережиль монахъ Герасимъ, который умеръ 24 іюля 1795 года, въ 2 часа по-полудии,—"по старости его лътъ и отъ имъвшейся въ немъ бользия" в погребенъ въ томъ же монастыръ.

Это быль последній заключенный въ Далматовскомъ монастыре. По смерти его, воинская команда, находившаяся тамъ для охраны арестантовъ, была возвращена

въ Тобольскъ.

А. Л.



## ОБЗОРЪ ПЕЧАТИ.

#### Гдѣ же правда?

Въ № 4 *Мис. Обозр.* напечатана статья: «Крушеніе: австрійско-окружнической церкви». Уже одно заглавіе это говорить о гибели старообрядческой Церкви, а въ самой стать такія увъренія читаемъ:

Какъ высокая скала, церковь православная стоить прочно, ни мало непоколебленная въ своихъ въковъчныхъ устояхъ православія, сіяющая и цвітущая своимъ благочестісиъ-твердымъ и неизминными содержанісиъ свангельских и святоотеческих догматовъ, -чты громко свидътельствуется всемъ отщепенцамъ церковнымъ о томъ, что именно надъ нею во всей полнотъ и силъ исполняется неложное слово ея Основателя: «Созижду церковь Мою, и врата адова не одольють ей»... Между тамъ старообрядческое общество посладователей Балокриницкой іерархін, ложно присвояющее себ'в наниенованіе «церкви», быть можеть, въ воздаяніе ва страшныя поношенія и порицавія его вождями и руководителями истинной Христовой Церкви, испытываетъ «въ саномъ себъ достойную казнь». Все религіовное вданіе австрійской «церкви» не только дало уже огромную трещину, но окончательно развалилось (Миссіон. Обогр, № 4, стр. 567, 1908 r.).

«Окончательно развалилось»,—какъ сильно и торжествующе сказано. Можно даже задать вопросъ: зачёмъ же послё этого и гг. миссіонеры? Слава Богу, они уже не нужны.

Но переверните въ этой же книжкѣ Muc. Обовр. нѣсколько страницъ и вы тамъ прочтете уже слѣдующее увѣреніе все о той же сокончательно развалившейся» савстрійской церкви»:

Съ появленіемъ вакона о свободів совісти старообрядческій расколь вступиль въ новый фавись своей жизии... Первая его задача—поскоріве использовать, на сколько кватить размаха, дарованное ему благо для вящей славы своего упованія. Въ жизни раскола нельзя не замівшить вначительнаю подъема: внутренняя его организація кріппнеть, пропаганда становится интенсивнию, и теперь даже самме невначительные уголки, въ которыхъ гибадится расколь, не остаются бевъ вниманія со стороны извістныхъ раскольническихъ апологетовъ, почасту въ этихъ уголкахъ появляющихся.

Всѣ эти факты покавывають, что вся дѣятельность и сила раскола направлены въ сторону внутренней своей организаціи, но и наступательная тактика по отношенію къ православію вождями раскола далеко не вабыта (стр. 612).

Итакъ, по словамъ того же Мис. Обоэркокончательно развалившаяся» Церковь старообрядческая «значительно поднялась», «кръпнетъ», внутренняя организація ея стала «дъятельнье» и «сильнье» и даже приняла «наступательную тактику».

А что же сдълалось съ «нимало непоколебленной, твердой и неизмънной церковью православной»?

По слованъ того же Мис. Обозр.,

такъ какъ вло міра-порокъ и заблужденне-неизбъжно приражаются къ Деркви, то въ исторической живни церковно-кристіанскаго общества, дъйствительно, наблюдартся эпохи относительнаго упадка и нестроенія. Никто даже изъ церковныхъ и върующихъ явдей не отрицаетъ того, что и въ современномъ состояніи Церкви имжется много крупныхъ недостатковъ, къ устраненію которыкъ и предположено созвать соборъ. Напринъръ, правственная жизнь членовъ Церкви нуждается въ обновленіи; язвы ея велики и нуждаются въ немедленномъ уврачеваніи. Христіанскія понятія и върованія требують или невыбленаго ихъ упроченія авторитетомъ собора или пересмотра, наилучшаго ихъ раскрытія, изложенія и обоснованія, въ противовъсъ разрушительному вліянію атемзми требують коренныхъ улучшеній и преобразованій (Миссіон. Обозр., № 3, стр. 324—5, 1908 г.).

Такова-то «прочность» «высокой скалы». Но,--не унываеть Мис. Обозр.,---

Богъ можеть и «изъ камней воздвигнути тада Аврааму" (Мо. 3, 9). Почему же этой мысли не приложить къ совремевному обоственному состоянію Церкви и не сказать, что Господь обновить, оживить ее и нынь, если бы даже не было для такой надежды твердыхъ основаній по естественному порядку вещей, если бы и были налицо признаки (кажущагося) разложенія и упадка Церкви? И на безводныхъ и пустынныхъ степяхъ церковнаго формализма, въ нъдрахъ самой Церкви, можеть, по дъйствію животворящаго Духа, снова расциваєть жизвіхристіанская во всемъ ея величін, красоть и силь» (стр. 325).

Едва ли, такъ какъ въ этихъ пустывныхъ и безводныхъ степяхъ нетъ животворящаго Духа, некому оживлять этотъ омертвевшій организмъ.

#### Миссіонерскій "успъхъ".

Главнымъ сотрудникомъ и, кажется, руководителемъ журнала Миссіонерское Обозръніе состоитъ Н. Гринякинъ, котораго В. В. Розоновъ прозвалъ «Алешей Поповичемъ». Статьи этого «Алеши» всегда отражають въ себъ высокую надменность, заносчивость и гордость ихъ автора. Всегда отзываясь о старообрядческихъ начетчикахъ свысока, называя ихъ не иначе, какъ «чревовъщателями» и «темными, невъжественными вожаками», г. Гринякинъ постоянно выдвигаетъ себя какъ непобъдимаго борца за господствующую церковь. Читая его статьи, легко составить о немъ митие, какъ о дъйствительно сильномъ и непобъдимомъ миссіонеръ. Многіе читатели Мис. Обозр. несомитино думають: едостаточно одного г. Гринякина противопоставить на публичныхъ беседахъ всемъ этимъ раскольническимъ начетчикамъ, какъ всъ они будугъ разбиты въ пухъ и прахъэ.

Но факты говорять совершенно обратное о Гринякинв. Еще до его писательства въ Мис. Обозр. мы знали его какъ самаго слабаго миссіонера, не разъ постыдно убъгавшаго отъ старообрядческихъ начетчиковъ, чъмъ страдаютъ почти всв миссіонеры, особенно -- московскіе.

На-дняхъ мы вычитали въ единовърческомъ журналъ Правда Православія отчетъ о его бесъдахъ, составленный очевидцемъ успъховъ Гринякина, единовърцемъ Григоріемъ Булгаковымъ.

«Въ 1901 году, —сообщаетъ г. Булгаковъ, — въ Ключахъ происходили миссіонерскія бесёды оренбургскаго окружнаго миссіонера Н. М. Гринякива съ ващитникомъ австрійскаго толка Ив. Григор. Усовымъ (нынъ старообрядческій епископъ нижегородскій). Какъ происходили бесёды, — не мъсто и не время вдъсь говорить. Скажемъ только, что посли сихъ бесюдъ около 40 семействъ бъгдопоповцевъ, во главъ со своимъ уставщикомъ-начетчикомъ Т. С. Шиаринымъ, присоединились къ австрійско-окружнической іерархіи. Съ тизат поръ австрійшина въ Ключахъ стала рости, а бъгдопоповщина и единовъріе все болье и болье падать.

Уставщикъ Шиаринъ былъ поставленъ австрійскимъ попомъ, и діло австрійщины еще прочиве утвердилось въ Ключахъ». (Правда Православія, ММ 16—17, стр. 9,

1908 г.).

Вотъ результатъ публичныхъ беседъ г. Гринякина. И такихъ беседъ онъ провелъ на своемъ веку не мало, а еще больше онъ заработалъ за нихъ. Но результатъ все тотъ же: въ редакціи онъ храбръ и смелъ, всехъ разноситъ, а на публичныхъ беседахъ съ превираемыми имъ «чревовещателями» онъ — трусъ, неспособный никого убедить въ правоте своего исповеданія. Этотъ «Алеша Поповичъ» — образецъ всехъ миссіонеровъ. За что только на нихъ тратятся народныя деньги?..

### Движеніе среди единовърцевъ.

(Къ вятскому съвзду).

Вскорѣ послѣ изданія Высочайшаго указа 17 апрѣля 1905 г. объ укрѣпленій началь вѣротеринмости, среди единовѣрцевъ началось, повидимому, сильное движеніе. Воскресли прежнія чаянія единовѣрцевъ о пріобрѣтеній себѣ самостоятельнаго вполиѣ единовѣрческаго епископа, полетѣли въ сунодъ просьбы и требованія о созваній единовѣрческаго всероссійскаго съѣзда, объ устройствѣ единовѣрческаго братства, объ обновленій въ единовѣрческаго братства, объ обновленій въ единовѣрческаго братства, объ обновленій въ единовѣрій уже порядкомъ таки попранныхъ и забытыхъ старыхъ обрядовъ и обычаевъ, всегда подвергавшихся со стороны представителей сунодальной церкви осмѣянію и постепенному вытравливанію, какъ нѣчто позорное и недопустимое.

Мертвое, жалкое, обреченное на конечную гибель, какъ явленіе временное, уродливое, съ нескрываемымъ прегрініемъ една-една терпимое, сдиновіріе неожиданно зашевелилось, обнаруживъ нівоторые признаки жизни. Какъ связанный, обезсиленный голодомъ, побоями и тяжелымъ заключеніемъ преступникъ безнадежно пытается освободиться изъ неволи, вырваться на свободу,—такъ еднновіріе ділало отчанныя попытки освободиться изъ-подъ тяжелаго, унивительнаго, противнаго Христовой свободі сунодальнаго в консисторскаго режима, мучительно давящаго жизнь единовірія. Но попытки эти такъ и остались лишь попытками. Еднновірды пребывають и

въ настоящее время въ прежнемъ фальшивомъ и неопредъленномъ положени. Имъ удалось въ 1906 г. созвать въ Курсив единовърческій епархіальный съвздъ подъ предсъдательствомъ курскаго епископа Питирима.

Нам'тчены были къ обсужденію сл'тдующіе вопросы: 1) объ организацін церковно-приходскихъ собраній и совътовъ при единовърческихъ церквахъ епархін; 2) объ однообразномъ порядкъ отправленія церковныхъ богослуженій въ единовіврческих грамахъ Курской епархін; 3) объ устройствъ и зарактеръ церковныхъ школъ при единовърческихъ церквахъ; 4) о взаимопомощи бъдиъйщихъ сдиновърческихъ церквей Курской епархін; 5) о заведенія при всіхъ единовірческихъ перквахъ приходорасходныхъ княгъ, описей церковнаго имущества, церковныхъ лътописей и инструкцій для церковныхъ старость; 6) объ особомъ единовърческомъ епископъ; 7) о илятваль собора 1667 года, какъ причинъ, удерживающей близкое къ православной церкви старообрядчество оть возсоединенія съ единовіріемъ; 8) объ отношенія старообрядцевъ поповцевъ къ единов'єрію и православной церкви послъ Высочайщаго указа 17 апръля; 9) о міграхъ миссіонерскаго воздійствія на раздорное старообрядчество со стороны самих единовърцевъ и православной миссін; 10) объ отношеніи единов'єрцевъ къ мъстнымъ исполнительнымъ (округамъ) органамъ епардіальнаго управленія по церковнымъ и церковно-дозяйственнымъ деламъ; 11) о способатъ легчайшаго возсоединенія близких вта православію старообрядцева (б'єглопоповцевъ) съ единовъріемъ; 12) объ учрежденіи всероссійскаго единов'врческаго братства и его отділеній; 13) о желательномъ устройствъ періодическихъ единовърческить съъздовъ.

много было высказано на этомъ съезде прекрасныхъ словъ, еще больше было выражено надеждъ на лучшее будущее единовърія. Но за этими надеждами и словами скрывалось глубокое взаимное недов'єріе. Представителямъ суподальной церкви ни за что не котелось выпустить единовъріе изъ-подъ своей опеки, а представители единовърія рвались на свободу, тянули на старую завътную дорогу своихъ благочестивыхъ предковъ. И въ результать оть работь събада получилось большее взаниное недовъріе и сознаніе у единовърцевъ, разумъемъ благомыслящихъ, что господствующая церковь въ своихъ отношениях къ единовърію неискренна. "Единовърцевъ продолжають опекать, какъ несовершеннольтинкъ", --съ ядовитой горечью и нескрываемымъ раздраженіемъ замізчасть по поводу курскаго съізда единовірческій журналь Правда Православія (№ 16—17). На събзді выяснялось, что не всв и "единовърческіе священних стоять на высоть пониманія единовърія". Лівнивые, избалованные примерами никоніанских священниковь, они охотно идугь по ихъ стопамъ, разрушая и уничтожая въ единовърін последніе, уже исковерканные, остатки святой старины и благолинія церковнаго. И ничего съ ними не подълать единовърцамъ. На ихъ глазахъ совершается крушеніе единов'єрія.

На 10 іюня назначенъ другой единов'єрческій епарміальный събздъ въ г. Вятив. Что-то дасть единов'єрцамъ этотъ събздъ? Онъ вскроетъ ту же фальшь и неопреділенность, въ которой насильно держать единов'єріє бол'є ста літъ. Единов'єрческій журналъ говорить, что этотъ събздъ "обязанъ коснуться общаго нопроса о клятвалъ собора 1667 г. и обще-единов'єрческаго вопроса о епископахъ для единов'єрческихъ церквей". О клятвахъ собора уже достаточно выяснено, что они несправедивы и беззаковны и какъ таковые подлежать полному увичтожению и осуждению. Этого мифния единовфрцы держатся съ самого начала единовфрия. Раздфляють его и современные единовфрцы. Что же насается "обще-едивовфрческаго вопроса о епископахъ", то всякия суждения съфзда по этому вопросу не дадуть благопріятнаго результата. Должны же они послф столфтияго опыта, наконецъ, понять, что ихъ "проводять", о чемъ уже заявляли сунодальному правительству ихъ предки. Настоящихъ единовфрческихъ епископовъ имъ не дадутъ. И если они будутъ все еще носиться съ этой мыслью и надеждами, то на нихъ иначе и нельзя смотрфть, какъ только на "несовершеннолфтияхъ", которые не въ состояніи понять самыхъ простыхъ вещей.

Мы посоветовали бы единоверцамъ, въ частности-

вятскому съёзду, поднять въ настоящее время вопросъ о братскомъ соединени единовърдевъ съ старообрядческой Церковью, вмъющей всю полноту священной ісрархіп. Повърьте, один разговоры объ этомъ на съёздъ кореннымъ образомъ измънять отношенія сунода къ единовърію. Спокойное же, безпристрастное изследованіе вопроса о кановическомъ достоинствъ старообрядческой ісрархін привело бы вкъ въ неизбъжному признанію ея законности, благодатности и спасительности. Старообрядческія организація съ большой радостью прислали бы на совъщаніе единовърцевъ своикъ уполномоченныхъ. Стольтнія вужды и вопросы единовърія разръшились бы легко и душеспасительно.

Подумайте-ка объ этомъ серьезно, братья-единовърцы!

θ.



## Офиціальный отдѣлъ.

### Новая докладная записка старообрядцевъ

въ старообрядческую комиссію Государственной Думы \*).

Высочайше утвержденнымъ 17 апреля 1905 года положеніемъ комитета министровъ (пунктъ 9) детямъ старообрядцевъ, обучающимся какъ въ начальныхъ училищахъ, содержимыхъ на средства старообрядцевъ, такъ и въ общихъ учебныхъ заведеніяхъ, предоставлено право слушать уроки Закона Божія у своихъ единовърныхъ ваконоучителей, священнослужителей у старообрядцевъ, пріемлющихъ священство, и наставниковъ у старообрядцевъ, не имъющихъ священства. Пунктомъ же 14 именного Высочайшаго указа правительствующему сенату, последовавшаго въ тотъ же день 17 апреля 1905 года, преподаваніе Закона Божія, въ случав отсутствія дутовныхъ ляцъ, можеть быть поручаемо и светскимъ учителямъ того же исповеданія.

И тімъ, и другимъ узаконеніемъ требовался для старообрядческихъ законоучителей образовательный цензъ не неже учителей народныхъ училищъ.

Но жизнь указала на невыполнимость этого требованія, по крайней мірів, въ ближайшемъ будущемъ, такъ какъ

шихся для старообрядцевъ, этихъ исконно-русских в людей, вървых родинъ и завътамъ нашихъ православныхъ предковъ, до самыхъ последнихъ летъ, когда, наконецъ, и на нихъ взглянуло ласково солиминко свободы въроисповеданія, были лишены возможности полученія систематическаго образованія. Темъ же элементамъ, которымъ съ большими усиліями удавалось получить среднее или высшее образование, старый режимъ станиъ альтернативу-или оставить въру предвовъ и получить "права", нан остаться въ своей въръ, но остаться безъ всякихъ правъ. Неудивительно, что многіе уходили изъ старообрядчества, и оно, такимъ образомъ, лишалось интеллигентныхъ силь и культурныхъ работниковъ. Само собою разументся, что, при отсутствін образованія въ массъ старообрядческой, не могъ быть высокъ образовательный уровень и взбираемых ею духовных руководителей, и вследствие этого оказалось, что воспользоваться вновь предоставленнымъ правомъ преподаванія Закона Божія свониъ единовърцамъ могуть лишь очень немногія отдъльныя лица изъ среды старообрядчества. Высочайше утвержденнымъ 17 октября 1906 года

старообрядческіе священнослужители и наставники, какъ и все рядовое старообрядчество, въ силу общихъ исто-

рическихъ и другихъ условій, особенно печально сложив-

высочавше утвержденнымъ 17 октября 1906 года журналомъ совъта минястровъ къ преподаванію Закона Вожія дътямъ старообрядцевъ и сектантовъ допущены и инда, не обладающія установленнымъ цензомъ учителей народныхъ училищъ, но лишь въ теченіе первыхъ пяти лътъ со времени обнародованія названнаго узаконевія. Между тъмъ, каждый непредубъжденный и безпристрастный человъкъ, сколько-нибудь знакомый съ старообрядческой средой, легко пойметь, что не только въ теченіе вышесказанныхъ пяти лътъ, но и по прошествіи ихъ, лишь очень немногіе изъ старообрядческихъ священнослужителей и наставниковъ будуть имъть возможность выдержать установленный экзаменъ на званіе народнаго учителя; исполненіе своихъ прямыхъ пастыр-

<sup>\*)</sup> Настоящая ваписка направлена въ старообрядческую комиссію и г. предсъдателю Думы, в также г. министру народнаго просвъщенія, ва подписью около 300 старообрядцевъ, членовъ старообрядческой общины г. Богородска, Московск. губ., и другихъ общинъ, Богородскаго увада, а также прихожанами храма св. Николы при фабрикъ Ко Богородско-Глуховской мануфактуры, учрежденной Захаромъ Морововымъ, и членами другихъ приходовъ.

скихъ обяваниностей оставляеть духовнымъ лицамъ старообрядцевъ очень мало свободнаго времени для другиль занятій, и, кром'в того, многіе изъ ниль находится въ такомъ преклонномъ возраств, когда человеку уже бываеть не до учебниковь и подготовки къ экзамену. Это обстоятельство и заставляеть насъ въ твуъ цаляхъ, чтобы старообрядчество черезъ пять латъ, почги половина какового срока уже прошла, не лишилось фактически возможности слушать Законъ Вожій у своихъ единовърныхъ законоучителей, желать, чтобы цензъ учителя народной школы или совствы не требовался отъ нашихъ законоучителей или, въ крайнемъ случать, не требовался еще minimum 10 леть, когда развитіе образованія вообще на Руси, и въ частности среди старообрядческой массы, не выдвинеть и среди старообрядчества новых духовных руководителей съ повышеннымъ образовательнымъ цензомъ. Такое продление названной льготы еще на несколько леть не можеть встречать сильных возраженій и препятствій по той причинъ, что старообрядческие священнослужители и наставники, въ большинствъ своемъ, обладають уже и теперь начитанностью и удовлетворительными позваніями изъ Закона Вожія, по крайней мірів, нь тіхь преділахь, въ которыть онъ проходится въ визшихъ и среднихъ учебныхъ заведеніяхъ, и если не отвівчають требованіямъ установленнаго образовательнаго ценза, то не по Закону Вожію, а по другимъ светскимъ предметамъ.

Кром' этого главнаго вопроса въ дълъ преподаванія Закона Божія д'ятямъ старообрядцевъ, обучающимся въ существующихъ учебныхъ заведеніяхъ, имфють не меньшее значение и накоторые другие вопросы, вытекающие наъ неясности или полнаго умолчанія о нихъ въ закон'в и значительно тормозищие развитие означенного дъла. Такъ, въ некоторыхъ месталь учебное начальство откавывается предоставить въ училище помещение для преподаванія Закона Божія по вероученію старообрядцевъ, въ другихъ, за отсутствіемъ соотвѣтственнаго кредита или спеціальныхъ средствъ, то же начальство отказываеть старообрядческому законоучителю въ вознагражденін, тогда какъ законоучителямъ господствующаго и другихъ исповеданій таковое выдается. Мы полагаемъ, что въ этомъ случат дълать для старообрядцевъ исключеніе несправедливо, темъ болбе, что мы, верные сыны отчизны и исконные русскіе и православные люди, не щадя своей жизни, всегда несли на алтарь родины и жизнь, и имущество наше, отбывая всв тяготы и повинности государственныя. И поэтому мы въ правъ желать, чтобы и нашимъ законоучителямъ давалось вознагражденіе на такихъ же основаніяхъ и по штатамъ, установленнымъ для законоучителей господствующей деркви, для чего необходимо въ законъ исно и точно оговорить, что на это дело ассигнуются особыя средства изъ казны по смъть министерства народнаго просвъщенія, такъ накъ м'єстныя спеціальныя средства, изъ которыхъ можно было бы провзводить это вознагражденіе не вездѣ могуть оказаться.

Мы питаемъ твердую надежду, что народные представители восполнять всё эти пробёлы въ законт о преподаванін Закона Божія старообрядцамъ и темъ устранять всё препятствія на пути въ возможно болте широкому распространенію этого дела, такъ какъ старообрядческое молодое поволтніе, освобожденное въ настоящее время отъ обязанности слушать Законть Вожій у законоучителей господствующей церкви, остается въ школт, въ большинствт случаевъ, совствить безъ всякаго религіознонравственнаго руководства и наставленія.

Высказавъ главивйшія соображенія по означенному попросу, мы излагаемъ здівсь и наши пожеланія, прося старообрядческую комиссію разсмотріть ихъ и внести на

уважение Государственной Думы.

#### Правила о преподаваніи Закона Божія старообрядцамъ, обучающимся въ учебныхъ заведеніяхъ Россіи.

- 1) Во всёхъ учебныхъ заведеніяхъ, среднихъ и низшихъ, вводится преподаваніе Закона Вожія д'єтямъ старообрядцевъ по правиламъ ихъ в'єроученія, коль-скоро число ихъ не ниже десяти.
- Небольшія группы старообрядцевь нь однородных учебных ваведеніяхь могуть быть соединяемы, и для них могуть устранваться сводные уроки нь однойъ изъ учебных заведеній.
- 3) Учебныя заведенія обязаны предоставлять пом'тщеніе для обученія Закону Вожію старообрядцевъ.
- 4) Уроки назначаются по соглашению съ законоучителями по возможности въ обычные учебные часы.
- 5) Преподавателями назначаются священнослужители и наставники или свътскія лица соотвътстнующаго исповъданія, рекомендованные мъстною старообрядческою общиною или родителями учащихся.
- 6) Преподаватели Закона Вожія старообрядцамъ участвують съ правомъ голоса въ педагогическихъ советахъ какъ при обсужденін вопросовъ, касающихся обучающихся у нихъ дётей, самаго преподаванія Закона Божія, такъ, наравнё съ другими преподавателями, и по другимъ предметамъ.
- Преподаваніе Закона Божія производится по программамъ, допущеннымъ къ употребленію учебнымъ начальствомъ.
- 8) Вознагражденіе старообрядческих законоучителен производится изъ государственныхъ средствъ, ассигнуемыхъ особою статьею по смёте министерства народнаго просвещенія, въ размерахъ и по штатамъ, установленнымъ для законоучителей господствующей перкви.





## среди миссіонеровъ.

### Программа миссіонерскаго съвзда.

Утвержденная сунодомъ программа вопросовъ, подлежащих обсужденю на четвертомъ мносіонерскомъ съвздів въ Кіевт, очень разнообразна. Она раздівляется на три отдівла: историческій, апологетико-полемическій и органазаціонный; первые два отдівла иміють еще подотдівли: по сектантству, католичеству, протестантству, старообрядчеству, единовірію, соціализму, втензму и еврейству. Въ ніжоторыхъ подотдівляхъ намічены самостоятельные вопросы, напр., сужденіе о маріавитскомъ движенія, взглядъ на старокатоличество и модернизмъ, новая вітроисповідная политика государства и друг. вопросы.

По всемъ вопросамъ, намеченнымъ въ программе, должно быть собрано такое обиліе матеріала, что едва ли хватить для простого дашь ознакомленія съ нимъ тых двухь недвль, на которыя созывается сътадъ (12-26 іюля). Каких же можно ожидать решеній съезда по всемъ выставленнымъ вопросамъ въ програмив? Необдуманныхъ, спешныхъ? Или заранее приготовленныхъ въ вакой-либо секретной канцелярін или комиссін сунода? Въ томъ и въ другомъ случай они будуть носить печать мертвенности и противорізнія живой дійствительности и ея потребностимъ. Зачемъ тогда и собирать съездъ и тратить на него огромныя деньги. Наиъ думается, что съвядъ созывается просто для шумная и выставленія мессіонерской силы или даже только для извъстнаго давленія на сферы. А между тімь уже одна программа събада обнаруживаетъ большую слабость всего русскаго инсстонерства. Несмотря на слишкомъ большое количество вопросовъ программы, она отличается существенной неполнотой. У инссіонеровъ не кватило сивлости поставить вопросъ, напр., о Вълокриницкой јераркін, - вопросъ, который многими архіереями господствующей церкви признанъ очень серьезнымъ и неотложнымъ, который неразъ обсуждался и въ миссіонерскихъ комиссіяхъ, и въпредсоборномъ присутствіи, и по которому у инссіонеровъ нъть единомыслія и опредвленнаго взгляда. Это намеренное уклонение миссионеровъ отъ вопроса о Вълокриницкой ісрархін еще ярче выступасть, когда въ программ'в съезда находите вопросъ о томъ, "какъ смотрать на архіереевъ и священниковъ противоокружниковъ"? Ставится вопросъ о такомъ обществъ, котораго съ 5-го іюня 1906 года не существуеть и о такихъ архіереяхъ, которыхъ всего на все три и которые не сегодня, такъ завтра должны совствиъ сойти съ жизненваго поприща, — и по преклонности своихъ летъ, и потому, что паства ихъ (называемая не "противоокружнической", а раздорнической) уйдеть отъ нихъ. Интересно, какое решеніе объ этихъ архіереяхъ вынесеть миссіонерскій съездъ? Да и какое оно будеть иметь значеніе въ жизня? Ровно некакого. Очеведно, вопросъ о раздоринческихъ архіереяхъ внесенъ въ программу или по

неознакомленности съ старообрядчествомъ составителей ея, или только для счета. Поставлены вопросы п "о самочинномъ въ безпоповствъ священствъ", и "объ ушедшихъ въ бъглопоповство священникахъ", есть и болве мелкіе вопросы. Но почему же нать вопроса о Вълокриницкой јерархін, съ которой инссјонеранъ больше всего приходится считаться и на которую они такъ б'вшено въ последнее время набрасываются въ своихъ журналагь и брошюрагь. Или одна встреча сь такимъ сильным в протвиниюмъ приводить инсстонеровъ въ разсгройство? Это, конечно, выт всякаго сомитыя. И очень понятно, почему не внесенъ въ программу съезда вопрось о Вълокриницкой ісрархін. Съёздъ, какъ бы онъ ни быль представлень, имбеть значение не частнаго лица, а цълаго учрежденія, при участін же на немъ архіереевъ онъ будеть представлять изъ себя значительный авторитеть. Поэтому его решенія должны нисть извъстный въсъ и вліяніе. Какое же погло быть різщеніе сывада о старообрядческой Візлокриницкой ісрархіи? Мы знасиъ, что миссіонеры расходятся между собой во взглядахъ на эту јерархію, расходятся и архіерен. Проф. Н. И. Ивановскій, который, втроятно, будеть руководителемъ съвзда, признаеть старообрядческую ісрархію дъйствительной и пресиственной. Таковой ее считаеть архіспископъ Антовій вольнскій, который будсть председателенъ на съезде. А что если, — думали составители программы, — они начнуть доказывать на съйзді: законность и благодатность старообрядческой ісрархів? Пропадай тогда вся миссія. Нять, ужь лучше совскиъ не поднимать вопроса на съезде объ этой ісрархін. Поговоринь только объ одникь "противоокружническихъ" врхіереяхъ. Туть віть ничего опаснаго. Кстати ихъ и не будеть скоро. Съ такими-то "силами" и опассніями миссіонеры собираются на всероссійскій съвздъ.

Программа съвзда раскрываеть отсутствіе у миссіонеровъ единомыслія и истинных понятій и по другимъ существеннымъ вопросамъ. Въ отділів апологетико-полемическомъ поставленъ на "провюрку старый вопросъ объ истинной Христовой Церкви и времени ея основанія въ ея полноті и жизвеннести". Провірять себя, конечно, всегда слідуеть, и миссіонерамъ давно бы нужно заняться этимъ діломь. Но провірка такого вопроса, какъ понятіе объ истинной Церкви Христовой, доказываеть, чго у гг. миссіонеровъ эти понятія, несомнінно, платки и неопреділены. Что же это за обличители заблужденій и ересей, не иміющіє твердыхъ и ненямінныхъ вірованій по основнымъ догматамъ христіанства. Они сами еще нуждаются въ наставленія и укрівпленія въ истинной вірів.

Очень неопределенно поставленъ вопросъ о единоверів, сказано только два слова: "вопросы единоверія". Но какіе вопросы, о ченъ?—объ этомъ умолчано. Единоверческій журналь Правда Православія уже отметиль, что этимъ дается шерокое право руководителю съезда поставить вопросы, какіе ену вздумается. Въведу того, что сунодомъ предоставлено единоверцамъ прислать на съездъ своихъ уполномоченныхъ по одному



оть наждой епархів, по избранію м'встных единов'врческить приходовъ, поименованный журналь умоляетъ единоверцевъ обязательно послать на съездъ своилъ представителей и, объединившись тамъ, добиться "осуществленія своихъ чаяній". Везъ объединенія же самихъ единовирцевъ "на съизди могуть, — вакъ заявляетъ *Правда Православія*, — рішаться таків вопросы изъ жизин единовирія, оть неправильной постановки конть можетъ погибнуть само единовърie" (№ 16— 17, стр. 3). Знаменательно это недовъріе единовърцевъ иъ миссіонерскому съвзду и это признаніе, что единовъріе столь слабо и ничтожно, что одна ноправильная постановка вопросовъ на сътадъ можетъ "погубить единовтріе". Попутно единовтрческій журналь, отображающій мысли, надежды и настроенія единов'єрцовъ, высказываеть глубокое недов'тріе и къ јерархической высшей власти господствующей церкви. "Клинов'врцы, заявляеть сивло журналь, — напередъ отказываются признать своими представителями такъ, коихъ пошлеть одна епариальная власть безъ правильных выборовъ со стороны мъстныхь приходовъ", потому это "преосвященных правится тоть, кто смотрить на единовиріе накъ на больницу для больныть и какъ на временное явленіе" (стр. 4). А миссіонеры наивно еще мечтаютъ, что среди старообрядцевъ найдутся больные, которые пондуть вь эту временную больницу, могущую погибнуть отъ одного инсстонерского съвзда. Напрасныя мечты. Если единовърцы услышать разумный и здоровый привывъ своего журнала, то им будемъ свидетелями сильной и ожесточенной изъ борьбы на съвздъ за свои права и положение. Кто въ этой борьбе выйдеть побъдителемъ, — недалекое будущее выяснить. Впрочемъ, единовърцы всегда могуть побъдать: если имъ не дадуть самостоятельнаго епископа, если изъ не избавять отъ стнодальной и консисторской опеки, то они могуть и должны унти отъ своихъ поработителей и присоедичиться къ чистому старообрядчеству, нижнощему вполив самостоятельную ісрархію и ни отъ кого не зависимую. И вдісь они отпразднують свое торжество и побіду надъ столетния своими притеснителями, всегда враждебно и двойственно къ нимъ относившимися.

Съ вопросомъ о единовирін тисно связань и вопросъ о клятвать собора 1656 г., внесенный въ программу съезда. И здесь обнаруживается неполнота программы: вопросъ о влятвахъ собора 1667 г. совсемъ замолчанъ, котя всемь известно, что этоть соборь интеть гораздо большее значение, чемъ соборъ 1656 г. Неужели миссіонеры серьезно ув'врены, что можно отділаться отъ вопросовъ старообрядчества однивъ лишь молчанияв. Решеніе събада о клатвахъ и собора 1656 г. представляеть, несомивано, большой интересь. До последнихъ льть инссіонеры неизменно и постоянно утверждали, что клятвы этого собора положены на раскольниковъ, а не на православныхъ христівнъ; они, бывало, влялись на публичныхъ беседахъ, приводили во свидетеля самого Вога, уверяя насъ, что клягвы эти касаются действительно только раскольниковъ. Написано по этому вопросу большое количество миссіонерских сочиненій. Но когда этоть же вопросъ пришлось рашать въ Пстербурга, въ предсоборномъ присутствін, вдани и закупорившись отъ общественняго и, главнымъ образомъ, старообрядческаго вниманія и бдительности, то главитяшіе миссіонеры: стнодальный о. Крючковъ и самарскій о. Александровъ, больше всых клявшіеся на публичных беседахь, ув'ьряя, что клятвы собора 1656 г. положены на раскольниковъ, прямо и открыто сознались: это мы обманывали старообрядцевъ и нагло лгали имъ, что клятвы подожены на раскольниковъ, онъ положены на православных христіанъ за содержаніе православных обрядовъ (см. Церковныя Видомости 1906 г., № 25, стр. 2005—2006). Что же скажеть теперь събадъ объ этиль клятваль: станеть ли онь поддерживать старую миссіонерскую ложь или подтвердить признаніе миссіонеровъ Крючкова и Александрова? Въ первомъ случав онъ выставить себя въ подлинномъ миссіонерскомъ видв, способнымъ на всякій обманъ; во-второмъ-онъ нензбъжно долженъ признать, что эти клятвы были безразсудны и незаконны и поэтому осудили самихъ провлинателей, отъ которыхъ, какъ самоосужденныхъ, старообрадцы пивли право и были обязавы отделиться (къ Титу, гл. III, ст. 10-11). Или, если влятвы законны, единовърцы до настоящаго дня находятся подъ проклятіемъ. Какъ ни старались, повидимому, составители программы, изобгнуть подводныхъ кампей, но видео не миновать ихъ инссіонерскому "кораблю", и крушеніе его неизб'яжно.

Судя по программ'в, среди миссіонеровъ растеть сознаніе, что миссіонерскія беседы ведутся ненормально. На разрешение съезда поставленъ вопросъ: "Какъ лучше устранвать публичныя и инссіонерскія собестдованія сь ивомыслящими при современныхъ условіяхъ общественной жизни". Непормальности миссіонерскихъ собестдованій въ жури. Церковь не разъ уже отивиались. Указывали на нихъ и епархіальные архіерен. "Спеціальный миссіонерь, — сообщаеть епископъ тоискій Макарій, обычно вель свое служение въ такомъ види: прибывъ въ селеніс, зараженное расколо-сектантствомъ, чрезъ мвстную сельскую полнцію собираль сельчань на бестду. Отвазаться отъ бесвды, подъ полицейскимъ нъ ней понужденісить, не всегда возможно, и идуть сельчане, и выслушивають съ недовъріемъ и даже съ озлобленіемъ наставленія мессіонера, или же устранвають сму состязаніе въ пикировив и остроумін и, во всякомъ случав, бывають рады, когда инссіонерь распрощается съ ними после одной или двухъ беседъ. Такія беседы малоплодвы в, после указа 17 апреля, при отсутстви принужденія, едва ли и возножны. Очевидно, долженъ быть принять другой способъ общенія со старообрядцами и сектантами, способъ на почвъ довирія и искрепности собестдинковъ. Лучшіе изъ миссіонеровъ токской епархін утверждають, что наиболье плодотворный способъ общенія со старообрядцами и сектантами — это личное и доброе съ ними знакомство" (Церк. Втод. 1906 г., № 40, стр. 2680). По нашему мивнію, одного добраго звакомства не достаточно.

На публичных бесёдах должны быть обё бесёдующія стороны равноправными и пользоваться одинаковыми условіями и удобствами. Въ противномъ случай всегда будуть ведовольство и раздраженіе. Но сумбеть ли миссіонерскій съёздъ стать на путь равноправія и мирнаго братскаго разрёшенія вопросовъ? Хватить ли у него на это силь и ув'вренности въ правоті своего испов'єданія? Полагаемъ, что ніть. Тогда нужно совсёмъ прекратить современныя уродливыя собесёдованія, въ род'є московсвихъ, или предоставить "внако мыслящимъ" вести самостоятельныя бесёды, куда будуть приглашаться миссіонеры на равныхъ правахъ и условіяхъ. На своихъ бесёдахъ мы готовы предоставить нашимъ противникамъ всё удобства и выгоды. Въ программ' в своей инсстонеры не забыли, конечно, поставить вопросъ о своемъ матеріальномъ обезпеченія. Первымъ пунктомъ въ "организаціонномъ отділо стоитъ: "Положеніе о вознагражденіи миссіонеровъ". И польются жалобныя и плаксивыя річи миссіонеровъ о тяжеломъ ихъ труді и подвигахъ, мало будто бы оплачиваемыхъ. Вудетъ ли кому на съізді указать, какъ на приміръ, достойный подражанія, что старообрядческіе начетчики, несущіе дійствительно тяжелый подвигъ, получаютъ вознагражденіе въ 15—20 руб. въ міссяцъ. А миссіонеры, оплачиваемые тремя тысячами руб. въ годъ, невуда не годны и получаютъ такую огромную сумму не по заслугамъ. Они повсюду бітуть отъ нашихъ начетчиковъ. Не за это ли имъ выдавать большое вознагражденіе.

Кіевскій миссіонерскій събадъ долженъ показать, на какой вравственной и умственной высот'я стоять гг. миссіонеры в насколько они полезны или вредны и госу-

дарству, и господствующей церкви.

Къ програмив инсстонерской им еще разъ верненся.

Шалаевъ.

#### Бесъды.

(Отъ нашего корреспондента).

18-го и 19-го марта въ Саранинскомъ заводѣ, Красноуфимскаго уѣзда, Пермской губ., состоялась бесѣда старообрядцевъ, пріемлющихъ священство Бѣлокриницкой іерархін, со отарообрядцами, именуемыми старочасовсиными. Со стороны старообрядцевъ, пріемлющихъ снященотво Бълокриницкой іерархіи, выступалъ мѣстный священникъ о. Іоаннъ Кудринъ, со стороны же безпоповцевъ — начетчикъ Кузнецовъ. Весъды происходили въ присутствін мѣстнаго миссіонера г. Красноуфимска о. Льва Ершова.

Темою для первой бесёды было: "О происхождении старообрядческой іерархін". Кузнецовъ обвиняль старообрядческую Цервовь со всёль сторонь, называя се происшедшей оть митрополита Амвросія Грека и возводя на Амвросія всякую клевету и ложь. О. Іоаннъ разумно и толково разобраль всё доводы г. Кузнецова и доказаль всю неправоту обвиненій, возводимыхъ г. Кузнецовымъ на митрополита Амвросія и на всю Вълокриницкую іерархію.

Вторая бесёда состоялась на тему: "Составляеть ли общество часовенныхъ безпоновцевъ Церковь Христову и спасительны ли таниства, совершаемыя въ этой церкви?"
О. Іоаннъ ясно доказалъ и объяснилъ, что въ Церкви Христовой должны быть на первомъ иланъ священство

и таниства, чего у безпоповцевъ не имъется.

О. Левъ Ершовъ также велъ двѣ бесѣды съ г. Кузнецовымъ: "Объ автихристѣ и о вѣчности Церкви и священства". Съ о. Іоанномъ Кудринымъ о. Левъ бесѣдовалъ "О раздѣленіи Церкви". Бесѣды со стороны миссіонера велись неумѣло и неосновательно, но заслуживаетъ вниманія обращеніе о. Льва съ собесѣдниками. Бесѣды велись на равныхъ условіяхъ; онъ даже разрѣшилъ старообрядцамъ пропѣть молитву, чѣмъ подалъ примѣръ христіанской любви.

## Старообрядческая жизнь.

#### Разложеніе раздора.

Вскорт послт состоявшагося 5-го імня 1906 г. примиренія наших братьевт, разділявшихся изъ-за "Окружнаго посланія", мы въ одной изъ своихъ статей, напечатанныхъ въ Голост Старообрядца, назвали ту немногочисленную партію людей, которая отвергнулась отъ церковнаго мира, темнымъ пятномъ на чистомъ и світломъ фонт старообрядчества. Мы высназали увіренность, что это пятно постепенно сойдеть, раздорники разложатся сами въ себт и раздоръ уничтожится даже безъ всякаго усилія съ нашей примирившейся стороны. Наша увіренность оправдалась, разложеніе раздора послідовало такъ быстро, что оно и насъ, увіренныхъ въ этомъ разложенін, немного удивило.

Последнія событія, совершившіяся въ среде раздорниковъ, раздробили ихъ на мелкіе кусочки, темное иятно располалось въ мелкія едва заметныя крапинки, подъ разными названіями: іовитовъ, даниловцевъ, меводієвцевъ, вуевцевъ, заваловцевъ и т. д. Пойдутъ еще разделенія, пока нечего уже будеть делить. О такихъ раздорникахъ Соломонъ говорить: "Человекъ лукавый, человекъ нечестивый ходить со лживыми устами, мигаеть глазами своими, говорить ногами своими, даеть знаки пальцами своими; коварство въ серди: его: онъ умышляеть зло во всякое время, стетъ раздоры. Зато внезапно придетъ погибель его, вдругъ будетъ разбить безъ исцівленія" (Притчи, гл. 6, ст. 12—15).

Одинъ изъ такихъ человѣковъ, именно Іовъ, объявивъ своихъ епископовъ Даніила и Мееодія раздорниками, на-дняхъ разослалъ слѣдующее "опредѣленіе" (приводимъ съ буквальной точностію):

Во имя Святыя Единосущныя Тронцы Отца, и Сына и Святаго Духа. Аминь.

Божією мелостію, мы, смеренный Іовъ, епископъ московскій, съ благоговъйными священноіеренми и съ Божією Церковію.

Освященный соборъ во Святомъ Дусь, собравшійся въ царствующемъ градъ Москвъ, въ храмъ святителя и чудотворца Неколы, въ 7416-е лъто, мъсяца маія въ 15 и 16 денъ, на основаніи 8-го правила 6-го вселенскаго собора и 95 прав. карф. соб.

#### освященный соворъ.

Желая разсмотрать незаконное постановление вуевскаго собора, бывшаго 18 к 19 февраля с. г., чрезъ учение котораго инци возмутишася совъстию, порицая христіанскія общины бранными словами, освященный соборъ, всею мощію желая отвратить оть Христовой Церкви богоненавидимый раздоръ, положилъ освътить незаконность зуевскаго акта. Но втому воспротивились смиренные епископы: Даніилъ богородскій и Мееодій балтовскій, стараясь всячески недопустить разсмотрьніе зуевскаго акта. И, наконець, разжигаеми духомъ любоначалія, они оставили свои мъста съ возгласами: "Мы закрыли соборъ и уходимъ "

Освященный соборь, видя воочію дъйствія означенныхь епископовъ и съ ними кричащихъ и мятущихся священноіереевъ, напоминаетъ возлюбленнымъ чадомъ, что соборъ съ любовію призываль трижды оныхъ епископовъ исполненіемъ объщанія прибыть на засъданіе собора въ 10 час. утра и вмъсто онаго они прибыли въ 2 часа дня и пожелали безъ суда и разбора церковнаго прочесть свое уже приготовленное постановленіе Освященный соборъ, находя пхъ притязаніе къ ръшенію собора незаконнымъ, а потому до выясненія дъль ихъ ръшеніе отклонилъ

Освященный соборъ, движимый христіанскою любовію къ немощной братіи, въ долготерпъніи своемъ призываеть Божію благодать, дабы обратила ихъ съ лоно Христовой церкви.

(Мъсто печати). Смиренный Іовъ, епископъ московскій.

Дальше идуть подписи участниковъ "собора" про-

тојереевъ, јереевъ и мірявъ.

Итакъ, по суду Іова, епископы Данінлъ и Менодій находятся уже не въ "лонъ Христовой Церкви", а въ раздоръ. Несомнъно, они съ своей стороны произнесуть судъ надъ Іовомъ и между собой еще нъсколько разъ пораздерутся, ибо таково ихъ природное качество. Намъ очень жаль тъхъ лобрыхъ и глубоко-върующихъ людей, которые по непониманію еще пребывають съ этими неисправимыми раздорогворцами, окончательно потерявшими всякій разумъ и совъсть.

"Молю же вы, братіе, — ув'вщеваеть апостоль Павель, блюдитеся оть творящихь распри и раздоры, кром'є ученія, ему же вы научистеся, и уклонитеся оть нихъ:, таковін бо Господеви нашему Ісусу Христу не работають но своему чреву" (Римл., гл. 16, ст. 17—18).

Послушайте, братіе, призыва св. апостола, бросьте погибельный раздоръ и идите въ Церковь Христову

М-въ.

#### Новый московскій храмъ старообрядцевъ поморскаго согласія.

Сегодня 8 іюня состоится торжественное освященіе новаго храма московской общины старообрядцевъ поморскаго брачнаго согласія, во имя Воскресенія Христова и Покрова Пресвятыя Богородицы, находящагося въ Токмаковомъ переулкъ, близъ Старой Басманной.

Храмъ этотъ сооруженъ на щедрыя средства членовъ второй московской поморской общины на землъ, пріобрътенной общиной за 60,000 р. у благотворительнаго общества при римско католической церкви. При храмъ находится прекрасный садъ, общирный дворъ и двухъ-этажный большой домъ, въ которомъ помъщается причтъ, а въ послъдствін будетъ устроена богадъльня.

По красивому наружному виду и богатству внутренней отделки храмъ принадлежить къ числу выдающихся церковныть сооружени Москвы. Онъ сооружень по типу древитимить псковскихъ церквей; снаружи облицованъ кирпичемъ блёдно-палеваго цвёта. Надъ западнымъ входомъ устроена оригивальнаго рисунка звонница съ крышей изъ разнодвётной черепицы, увёнчанная главою съ



Новый храмъ безпоповцевъ въ Москвъ.

вызолоченнымъ вуполомъ и крестомъ. На переднемъ фасадъ звонницы надъ колоколами помъщены превосходно сдъланныя изъ разноцвътной мајолини изображенія аягеловъ, держащихъ въ рукахъ икону Ісуса Христа, представляющую собою копію съ чудотворнаго образа, находящагося надъ Спасскими воротами въ Кречлъ На звонниць помъщено 7 колоколовъ, изъ когорыхъ въ большомъ въсу 70 пудовъ, а въ остальныхъ—до 50 пудовъ.

Тамбуръ при входъ облицованъ разноцвъзной мајоликой и украшенъ колоннами въ древнемъ стплъ. Крыша на тамбуръ сдълана въ 2 ската изъ разноцвътной черепицы.

Массивныя дубовыя двери ведуть въ притворъ храма, по сторонамъ котораго сделаны небольшія пом'єщенія для храненія платья, а также л'єстницы на хоры и нижній этажъ, где пом'єщаются: большая разд'євальня, камера для центральнаго отопленія, комнаты для отдохновенія и т. д. Храмъ ув'єнчанъ куполомъ съ вызолоченной главой и крестомъ.

Изъ притвора мы входимъ въ самый храмъ, устроенный въ 2 света, съ полукруглыми и широкими окнами въ древнемъ стилъ. Въ рамы вставлены разнопрътныя стекла съ изображениями различныхъ фигуръ. Полъ въ храмъ сделанъ изъ паркета, утвержденнаго на асфальтъ. Въ западной части храма устроены общирные хоры для молящихся. Длина храма 17 саженъ, ширина 8, а вышина 15 саженъ. Внутри въ храмъ можно помъстить до 800 человъкъ богомольцевъ. Посреди храма помъ-

щено громадное металлическое въ одинъ ярусъ паникадило, сдъланное въ древнемъ стилъ изъ темной мъди

съ разноцевтными по мъстамъ стеклами.

Переднюю ствну храма во всю вышину занимаеть сделанный въ древнемъ стиле изъ моренаго дуба иконостасъ о 4 ярусахъ. На вершине его утверждены куполы съ крестами.

Въ середнев вижняго яруса устроено подобіе царских врать съ изображеніями евангелистовъ и свнію. Всв иконы безъ ризъ и написаны въ древнемъ стиль. Изъ нитъ замвчательны по своей древности и превосходному письму вконы во 2 ярусь: Господа Вседержителя и По-крова Пресвятыя Богородицы. Передъ каждой изъ мвстныхъ нконъ поставлены массивные металлическіе подсввчини, а передъ остальными иконами новые "поставщи" для восковыхъ свъчей и лампады въ древнемъ стиль.

Передъ нконостасомъ устроена солея, посреди которой поставленъ престолъ, облаченный въ дорогую одежду изъ золотой парчи. На престолъ помъщены старинныя крамовыя иконы: Воскресенія и Покрова Пресвятыя Богородицы, св. Евангеліе, а за престоломъ большой древній запрестольный кресть, обложенный по сторонамъ вызолоченнымъ серебромъ. У краевъ солеи устроены изъ моренаго дуба общирные клиросы, возлів которыхъ поміщены сділанныя въ древнемъ стилів хоругви, съ подзорами изъ голубоватой шелковой матерів, шитой золотомъ и шелками. На хоругвяхъ поміщены храмовыя иконы.

За изпросами въ особыхъ иконостасахъ размѣщены драгоцѣныя древнія святыя иконы, пожертвованныя гг. Морововыми изъ своихъ моленныхъ. Изъ нихъ особенно замѣчательны: 16 малыхъ иконъ господскихъ праздниковъ превосходнаго письма, въ серебряныхъ окладахъ, большихъ размѣровъ икона св. Николы Чудотворца въ стариной ризѣ, Денсусъ, Похвалы Пресвятыя Богородицы, св. пророка Иліи и другихъ святыхъ. За лѣвымъ клиросомъ помѣщена древнѣйшая икона Тихвинской Богородицы, украшенная унизанной жемчугомъ драгоцѣнной ризой съ брилліанговыми звѣздами, а рядомъ съ ней иконы: 8 святителей, Вознесенія Господня. Рядомъ съ

влиросами въ особыхъ кіотахъ помѣщено по 4 большихъ иконы, съ изображеніями свв. апостоловъ, привадлежащія въ 16 вѣку, превосходнаго письма.

На стверной и южной стрнахъ храма въ изящныхъ кіотахъ размъщены 4 большихъ иконы древняго превосходно сохранившагося письма, съ изображеніями: св. Пиколы Чудотворца, Леонтія, архіенископа ростовскаго, Іопы, митрополита московскаго, и Григорія Богослова. Эти драгоцінныя иконы прежде находились въ знаменитой монинской молениой на Нтмецкомъ рынкъ.

На западной стънъ помъщена большихъ размъровъ

На хорахъ въ иконостасахъ помѣщено иѣсколько старинныхъ иконъ, между которыми особенно замѣчательны по древности и превосходному письму иконы: Царь-царемъ съ предстоящими, Нерукотвореннаго образа и святителя Алсксія, митрополита московскаго.

Въ храмъ вдоль стънъ устроены дубовыя съдальща. Въ притворъ въ стъну вдълана доска съ следующей надинсью, сдъланной славянскими буквами.

Въ лъто отъ сотворенія міра 7416, отъ воплощенія Вога Слова 1907, мая въ 20 день при державъ Государя Императора Николая II, сей святый храмъ начать созидатися, а освящень въ славу Воскресенія Господа нашего Ісуса Христа въ лето 1908 месяца іунія въ 8 день, на память великомученика Өеодора Отратилата. Совданъ сей храмъ тщаніемъ членовъ второй московской общины старообрядцевъ поморскаго брачнаго согласія: В. А. и Е. В. Горбуновыми, А. В. Морозовымъ, И. К. и Н. К. Поляковыми, С. В. Морововымъ, В. О. Морозовымъ, Г. И. и Л. В. Зимиными, А. Ө Морозовымъ, В. В. Шмитъ, И. И. Ануфріевымъ, Е. В. Кокоревой, В. Г. и Е. В. Любушкиными, Я. К. Зиминымъ, С. И. Свъщниковымъ, И. М. Зиминымъ, М. И. Зоновымъ, Т. М. Зоновымъ, С. И. Свъшниковымъ, С. А. Можариной.

Трудами совъта въ составъ предсъдателя В. А. Горбунова, товарища предсъдателя И. К. Полякова, членовъ совъта: И. И. Ануфріева, П. И. Ануфріева, М. Л. Смирнова, секретаря совъта Н. П. Ануфріева. Храмъ сооруженъ по проекту и наблюденіемъ архитектора

И Е. Бондаренко.

Общая стоимость всей постройки и внутренняго украшенія простирается на сумму до полутораста тысячь руб.



### Изъ жизхи господствующаго и ихыхъ исповъдахій.

#### По поводу убійства экзарха Грузін.

28 мая въ Тифлись убить эквархъ Грузін архіепископъ Никонъ. Следствіе, быть-можеть, выяснить мотивы и условія, при которыхъ совершилось это ужасное убійство первосвятителя Иверской церкви. Покойному виадыке пришлось управлять грузинский эквархомъ всего два года, въ одинъ изъ самыхъ острыхъ моментовъ существованія грузинской церкви. Какъ изв'єстно, предшественникъ его, эквархъ Грузіи Николай, согласно петиціи грузинскихъ архіереевъ, вовбудилъ ходатайство о вовстановленіи автокеоаліи грузинской церкви, подчиненной въ 1811 г. суноду по распоряженію главнокомандующаго въ Грузіи генерала Тормасова, и по Высочайшему повельнію вопросъ этотъ быль переданъ для обсужденія въ особое предсоборное совіщаніе. Но въ маі 1906 г. экзархъ Николай быль переміщень во Владзмірь, а вмісто него архіепископомъ карталинскимъ и кахетинскимъ навначень епископъ Никонъ. Понятно, съ какимъ напряженнымъ вниманіемъ ожидали, какъ отнесется новый экзархъ къ вопросу объ устроеніи церковныхъ діль въ Грувіи. Возбужденное надеждой на возстановленіе права избирать католикоса-патріарха, грувинское духовенство объявило ему обойкоть» еще до прійзда въ новую епархію. Поэтому, когда архіепископъ Никонъ прибыль 26 августа 1906 г. въ Тифлисъ, оно отказалось его встрічать, въ грувинскихъ церквахъ не было звона, а въ Сіонскомъ соборіє епископъ Петръ, привітсвовавь его річью, пожелаль, чтобы новый экзархъ «содійствоваль достиженію Грузіей автокевалін».

Голосъ Кавказа (1906 г. № 125) предскавывалъ, что архипастырю Никову предстоитъ иного горькаго на кавкавской архіорейской каводрів, но, какъ человівкъ внергичный, онъ сумість умиротворить матущихся пастырей и пасомыхъ. Въ самый день вступленія на грувинскую каводру въ Сіонскомъ соборів въ отвіть на слово епископа Петра новый эквархъ ваявиль, что автокефалія не есть конечная підь перкви и что онъ будеть управлять паствой на основаніи существующихъ ваконовъ. Чревъ по дней случился внаменательный инциденть: каводральный протоіерей и архимандрить, членъ сунодальной конторы, отказвансь принять участіе въ сослуженіи экварху 8-го сентября, въ храмовой правдникъ дилубійской церкви. Инцидентъ быль улаженъ, благодаря энергичному распоряженію экварха, но напряженная атмосфера, въ которой ему приходилось жить и дійствовать, продолжала быть тревожной.

(Pyccx. Brad.)

#### Къ миссіонерскому съваду.

Для приготовленія ко всероссійскому миссіонерскому съвзду съ начала іюня въ Кіевт учреждается подготовительная комиссія, представателемъ которой назначенъ епископъ Иннокентій, а членами—нъсколько свътскихъ чиновниковъ сунода, ватъмъ протоіерей Іоаннъ Восторговъ, Крючковъ, нъкоторые мъстные священники и два профессора богословія—Титовъ и Проворовъ.

## круэчім Дизнь.

### Думская недъля.

- Въ засъдания 29 мая приняты смъты: главнаго артиллерійского управленія, главнаго инженернаго управленія и главнаго военно-медицинского управленія.
- Въ заседанін 80 мая Дума отклонила заявленіе крестьянъ следующаго содержанія: "Въ виду несоответствующаго интересамъ православной церкви направленія въ разсмотреніи вероисповедной комиссіей вопросовъ мы, нижеподписавшіеся православные крестьяне, представляя въ Государственной Думе многомилліонное крестьянское православное населеніе Россіи и дорожа нитересами православно населеніе Россіи и дорожа въ Государственную Думу наше ваявленіе о желательности донзбранія въ составъ вероисповедной комиссіи еще трехъ и въ комиссію по православной церкви еще двухъ крестьянъ православнаго исповеданія и признать этотъ вопросъ спешнымъ".
- Въ заседанін 8-го іюня произошло первое столкновеніе Думы съ министерствомъ народнаго просв'єщенія по поводу открытія въ Москв'є вольнаго университета имени Шанявскаго. Уставъ университета принятъ.
- Въ засъданін 4-го іюня Дума, выслушавъ отвітъ министра финансовъ на запросъ о незакономірномъ выпускі серій госуд. казначейства въ 163 милл. руб., приняла такую резолюцію:

"Выслушавъ объяснение министра финансовъ и выражая надежду, что министръ финансовъ виредь въ свонаъ дъйствиять будетъ руководствоваться только смысломъ

- ванона, а также выражая увъренность, что въ дальнъйшемъ всякій выпускъ серій будеть производиться по разръшенія этого вопроса въ законодательныхъ учрежденіятъ, Государственная Дума переходить иъ очереднымъ дъламъ".
- Министръ финансовъ внесъ въ Государственную Думу законопроектъ о предоставленіи министру финансовъ совершенія кредитной операцін, не ожидая утвержденія государственной росписи на 1908 г. Изложивъ мотивы, по коимъ представляется необходимымъ подкрыленіе государственнаго казначейства, министерство самый законопроектъ формулируетъ слъдующимъ образомъ: "Предоставить министру финансовъ приступить къ подкрыпленію государственнаго казначейства посредствомъ кредитной операцін, не ожидая утвержденія государственной росписи, въ суммъ, необходимой для покрытія дефицита по росписи въ связи съ новыми ассигнованіями и, во всякомъ случать, не превышающей 200 миліоновъ рублей".
- Дума отклонила спѣшиость запроса о событіяхъ въ екатеринославской тюрьмѣ.
- Комиссія по дъламъ православной церкви постановила статью 414 тома IX наміннть въ томъ смыслі, что монахи, сложившіє съ себя санъ, сохраняють всі права по происхожденію, образованію и службі, воторыми пользовались до постриженія. Отмінена 179 ст. уст. о пресіченій и предупрежденій преступленій, касающаяся правъ монаховъ, лишенныхъ сана. Отміна этой статьи уничтожаєть запрещеніе лишеннымъ сана монакамъ въйзжать въ столицы, находиться на общественной службів по выборамъ и т. д.
- ('г. 145 т. IX, воспрещавшая дишеннымъ сана монахамъ занимать должности на государственной службъ, проживание въ столичныхъ и губернскихъ городахъ и т. п.—также отмънена.
- Въ засъданіи второшеновъдной комиссіи для выборовъ предсъдателя епископъ Евлогій вновь выдвинуль свою кандидатуру. Кандидатура его была предварительно предметомъ обсужденія на совъщаніи священниковъ и правыхъ членовъ комиссіи, на которомъ подсчитывались силы: все было подготовлено и расчитано, но въ послѣднюю минуту одинъ умърсино-правый измънилъ, и епископъ Евлогій быль вабаллотированъ 17 голосами. Предсъдателемъ комиссіи избранъ П. В. Каменскій, представитель прогрессивной части комиссіи.
- Священники-депутаты ведовольны последнимъ выступленіемъ епископа Митрофана и въ особенности его заявленіемъ, что надежды крестьянъ на духовенство и на его умёнье защитить интересы вёры и церкви не оправдались. Депутаты-священники намерены предложить епископу Митрофану объясниться въ группе духовенства, что значить сго заявленіе, оскорбительное для всего духовенства. Вообще, обращаєть на себя викманіе въ думскихъ кругахъ броженіе, наступившее въ средё думскаго духовенства.
- Вюджетная комиссія приняла законопроекть объ увеличеній флотилій отдівльнаго корпуса пограничной стражи и объ организацій сыскной части.



### Обзоръ событій

(80 мая--5 іюня).

- Во время ревельскаго свиданія Россія и Англія пришли из соглашенію относительно реформъ въ Македоніи. Намічено единство дійствій и относительно Персіи.
- Русское правительство считаеть себя вполив удовлетвореннымъ Персіей въ вопросв о столкновенім пограничной стражи съ шахсеванами, и мысль о примъненіи репрессивныхъ мъръ по отношенію къ населенію пограничной персидской области оставлена окончательно.
- Главнымъ тюремнымъ управленіемъ разъяснено: въ виду того, что отказъ арестантовъ отъ пещи является актомъ совершенно добровольнаго карактера и не можеть быть предупрежденъ мърами, зависящими отъ тюремнаго начальства, послъднее не можетъ подлежать отвътственности за послъдствія отказа, котя бы голодовкою была вызвана смерть арестанта; при наличности, однако, признаковъ серьезнаго заболъванія или крайняго упадка силъ голодающаго арестанта тюремная администрація обязана принять мъры оказанія ему необходимой медицинской помощи.
- Окончаніе сессін Гос. Совъта ожидается иъ 26 іюня.
- Совъть министровъ одобрилъ для внесенія въ Думу законопроекть о безпошлинномъ пропускъ изъва границы морскихъ торговыхъ судовъ.
- Нов. Вр. телеграфирують изъ Тифлиса, что въ виду усилившагося революціоннаго террора всё городскія отдёленія сберегательныхъ кассъ Государственнаго банка закрыты, а во всёхъ почтово-телеграфныхъ отдёленіяхъ прекращены денежныя операціи.
- По приказанію спб. губернатора спб. уведнымъ исправникомъ доведено до всеобщаго свідінія, что, несмотря на отозваніе войскъ съ охраны финляндской гранецы, свободный переходъ ея, помемо таможенныхъ и переходныхъ пунктовъ, попрежнему воспрещается; въ противномъ случай чины пограничной стражи будуть употреблять въ діло оржіе.

- Хищеніе товаровъ на сибирской и забайкальской желізныхъ дорогахъ приняло такой систематическій характеръ, что министерство наряжаеть неъ Петербурга въ Сибиръ спеціальную комиссію для изслівнованія и наысканія міръ къ прекращенію хащеній.
- Три года пустовавшій варшавскій университетъ рішено открыть съ осени.
- Случан проказы были жь Двинскъ и въ Екатеринославской губ.
- О гибели клібовь оть засуки сообщають изъ Екатеринослава, Житоміра, Ялты, Воронежа и Ростована-Дону.—Изъ Маріуполя сообщають, что выпавшій градь, величиною съ куриное яйцо, уничтожиль свыше 15.600 дес. клібо.
- Совершено 19 вооруженных нападеній, при чемь убито 10 чел., ранено 11, похищено на сумму свыше 48 тыс.—вынесено 35 смертных приговоровъ, казнено 18 челов., назначено каторги въ общей сложности 241 годъ, 8 чел. осуждено на безсрочную каторгу. Убито и ранено при арестахъ и обыскахъ



Къ случаю въ думской комиссіи.—О въръ и невъріи. (Къ недъль вобкъ святыкъ), ст. арк. Микила.— Философія исторіи старообрядчества, ст. В. Сенатова.—Въ защиту старообрядческой іераркія, ст. Ө. Мельникова.—Приходскіе обычан и порядки въ древней Руси, ст. А. Пацкова.—Древности русскаго водчества (съ рис.), ст. В. Борина.—Изъ уральской старины, ст. А. Л.—Обворъ печати.—Движеніе среди единовърцевъ. (Къ яятскому събяду), ст. Ө.—Офиціальный отдъль.—Среди миссіонеровъ: программа миссіонерскаго събяда, ст. Шалаева.—Старообрядческая жизнь.— Изъ жизни господств. церкви.— Мірская жизнь.— Думская недъля.—Обворъ событій.

Рисунии и синмии.

Издатель А. И. Королевъ.



Редакторъ П. И. Завьяловъ.

### оть конторы журнала

# "ЦЕРКОВЬ".

Контора журнала Церковь просить подписчиковь, пользующихся правомъ разсрочки и внесшихъ плату только за 1-е полугодіе, озаботиться своевременнымъ взносомъ подписныхъ денегъ за 2-е полугодіе сего 1908 г. Лицамъ, которыя не внесутъ слѣдуемой суммы къ 1-му іюля 1908 г., высылка журнала будетъ прекращена.

Подписная цена на журналь на 1 годъ 5 р., на полгода 2 р. 50 к., на 1 месяць 50 к.

Адресъ редакціи: Москва, Виржевая площадь, д. т-ва Рябушинскихъ.

